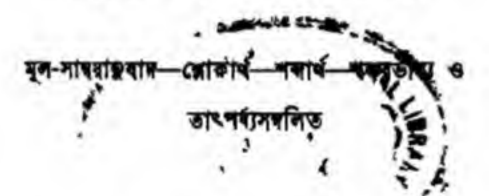
# **इटन्नाश्रिय**



বিভাগাগর কলেজকংশ্রধান সংখিতাখ্যাপক শ্রীমাধবদাস সাংখ্যতীর্থ, এম্, এ সম্পাদিত ও প্রকাশিত

# প্রাপ্তিস্থান :--

- ১। সংক্ষা প্রকার্য-কর্ণপ্রয়ালিশ ছীট্, কলিকাতা।
- २ ६ म:इक व्क छित्ना-कर्वशानिन होहे, कनिकाछा।
- ত। হরিহর লাইবেরী—কর্ণগুরালিশ ট্রাট্, কলিকাডা।

নিউ আর্ব্যমিসন প্রেস ১নং শিবনারায়ণ দাস লেন, কলিকাতা। শীবরেজক্ষ মুখোপাধ্যায় দারা মৃত্তিত।



| লোক                         |  |   |     | नःशा |
|-----------------------------|--|---|-----|------|
| অয়ে নয় স্পথা              |  |   |     | 20   |
| व्यत्वदाकः मनता वरीयः       |  |   |     | 8    |
| অদ্ধং তমঃ প্ৰবিশম্ভি        |  | • |     | •    |
| অন্ধংতমঃ প্ৰবিশস্থি         |  |   |     | 32   |
| অন্তদেবাহুবিভয়া            |  |   |     | 30   |
| অক্তদেবাছঃ সংভবাৎ           |  |   |     | 30   |
| অস্থ্যা নাম তে লোকা:        |  |   | *** |      |
| ঈশাবাস্যমিদং স্বম্          |  |   |     | 3    |
| কুৰ্বলেবেহ কৰ্মাণি          |  |   |     | 3    |
| তদেৰতি ভৱৈৰতি               |  |   |     |      |
| পৃষয়েকৰে                   |  |   | *** | 30   |
| বাধুরনিলম্যতম্খেদসুক্       |  |   | ••• | 31   |
| যন্ত স্বানি ভূতানি          |  |   | •   |      |
| ধশ্বিন্ স্বাণি ভূতানি       |  |   | ••  | 1    |
| বিভাং চাবিভাং চ             |  |   |     | 33   |
| স প্ৰসাচ্চ ক্ৰমকায়মত্ৰপুষ্ |  |   |     | +    |
| সংভূতিং চ বিনাশং চ          |  |   |     | 38   |
| হিরগ্নয়েন পাজেণ            |  |   | ••• | 26   |
|                             |  | - |     |      |
|                             |  |   |     |      |

\_

# ভূমিকা

ষাহা -সংসারের কারণীভূত অবিভাকে সম্পূর্কণে বিনাপ করে, তাহাকে উপনিবং বা ব্রন্ধবিদ্যা বলে। ব্রন্ধবিদ্যাপ্রতিপাদক গ্রন্থও উপচারবশতঃ উপনিবং নামে অভিহিত হয়। ব্রন্ধবিদ্যাপ্রতিপাদক গ্রন্থস্থ অবিদ্যাপ্রস্থত সংসারকে সম্পূর্ণরূপে ধ্বংস করিয়া আমাদের শরীরকে ব্রন্ধাবান্তির যোগ্য করিয়া থাকে এবং আমাদের আত্মাকে ব্রন্ধতাকে ব্রন্ধতাকে ব্রন্ধতাকে ব্রন্ধতাকে ব্রন্ধতাকে ব্রন্ধতাকে ব্রন্ধতাকে গ্রন্ধতাকে ব্রন্ধতাকে গ্রন্ধতাকে গ্রন্ধতাকে গ্রন্ধতাকে গ্রন্ধতাকে গ্রন্ধতাকে গ্রন্ধতাক গ্রন্ধতাক গ্রন্ধতাক গ্রন্ধতাক গ্রন্ধতার ক্রিমাক ব্রন্ধতাক গ্রন্ধতাক গ্রন্ধতার সমীপত্ম বলিয়াও ইহাকে উপনিবং বলিতে পারা যায়।

বেদ কর্মকাও ও জ্ঞানকাও তেদে ছুই ভাগে বিভক্ত। কর্মকাওকে কল্প এবং জ্ঞানকাওকে রহস্ত বলা হয়। মীমাংসকগণ বেদকে মান্ত ও প্রাহ্মণ, এই ছুই ভাগে বিভক্ত করিয়াছেন †। বেদের সংক্তিতা ভাগে মান্ত্র এবং প্রাহ্মণ ভাগে প্রাহ্মণ, আরণ্যক ও উপনিবং উপনিবছ আছে। মন্ত্রপূলি বজ্ঞাদি কার্য্যে ব্যবহৃত হয়। প্রাহ্মণে বজ্ঞের প্রণালী এবং ছ্রহ মুদ্ধুসস্থহের ব্যাখ্যান প্রদত্ত হইয়াছে। এই জন্ত পাশ্চান্ত্য পত্তিতগণ প্রাহ্মণকে বেদের অংশ বলিয়া বীকার করেন না, কিন্তু বেদের ব্যাখ্যা বলিয়া অভিহিত করেন। অরণ্যে রচিত এবং আরণ্যক্ত গণের কর্ত্তব্যের প্রতিপাদক বলিয়া প্রাহ্মণের অংশবিশেষ আরণ্যক নামে আখ্যাত। বর্ম্ববিদ্যা প্রতিপাদক বাহ্মণের অংশ উপনিবং রূপে পরিচিত। উপনিবদের অপর নাম বেদান্ত। বেদের অন্তঃ বা প্রতিপাদ্য উপনিবদের বিদ্যাহে বলিয়া বেদান্ত এই নামটা সার্থক ‡। জ্ঞানকাণ্ডের অন্তর্গত বলিয়া উপনিবংকে রহস্ত ও বলা হয়।

- উপনীয়েববাছাবং ব্রহাপাছবঃ ততঃ।
   নিহত্তবিভাং তবং চ তরাহুপনিবরতা।
- † वज्रवाक्तरहा र्वश्नावरश्वम् ।
- ঃ বেলাভ বলিতে আমরা সাধারণতঃ ব্যাদের ব্রহণ্ডকে বৃথিরা থাকি। উপনিবদের সার্থাহণ করিয়াই বহুত্ব রচিত হইয়াছে

উপনিবদে ব্রন্ধতন্ত, জীবতন্ত ও প্রকৃতি-তন্তের সবিশেশ আলোচনা রহিরাছে। (উপনিবংগুলির মধ্যে ঈশ, কেন, কঠ, প্রশ্ন, মৃত্তক, মাতৃকা, তৈত্তিরীয়, ঐতরেষ, শেতাশতর, ছান্দোগা, বৃহদারণ্যক ও মৈত্রায়ণী—এই বাদশধানি প্রাচীন ও প্রামাণিক।) আচার্যা শহর এই বাদশধানি উপনিবদের ভাষা প্রণয়ন করিয়াছেন।

বেদের সহিত্র নিরবজিয়ভাবে সম্বন্ধ বলিয়া উপনিবংগুলিও
সাধারণতঃ ঝগাদি বেদভেদে চারিটি প্রধান ভাগে বিভক্ত। ঝগ্রেদীয়
উপনিবংগুলির মধ্যে ঐতরেয় ও কৌবীভকী প্রসিদ্ধ। সামবেদের
ছান্দোগ্য ও কেন, শুরুষভূর্বেদের বৃহদারণ্যক ও ঈশ, রুঞ্
য়ভূর্বেদের ভৈত্তিরীয়,, কঠ ও বেভাশভর; এবং অথববেদের প্রশ্ন,
য়ুঞ্জ, মাঞ্ক্য, অথব শিরা এবং ব্রহ্ম প্রসিদ্ধ। মৃক্তিকা উপনিবদের
মতে ঋগ্রেদের একুল, যকুর্বেদের একলত নুয়, সামবেদের সহস্র এবং
অথববেদের পঞ্চালটি শাখা ছিল এবং প্রত্যেক শাখার একখানি করিয়।
উপনিবংগ ছিল, স্বতরাং উপনিবদের মোট সংখ্যা ছিল এগারণ্ড
আশী। উক্ত উপনিবদে নিয়লিখিত ১০৮বানি উপনিবদের নাম
দেওয়া হইয়াছে। • ঝগ্রেদীয় উপনিবদের দশ, সামবেদীয় উপনিবদের

 ঐত্যের কৌবাতকীনাগবিশার মধোবনির্বাবনুর লাক্ষালিকাতিপুরুদ্রীভাগ্যবন্ধ্-वानाः वन्त्वनवानाः हेवापि (ननगःवाका क्ष्मनिवनः)। क्षेनातिक्रेहनात्रन्य-লাবালহংসপরবহংসপ্রবালনত্রিকানিরালগুলিশিবারাক্ষণমঙলরাক্ষণাব্যভারক-ইপলকভিস্কু-তুরীরাতীতাব্যার তারসারবাজবকাশাট্যারনীমৃতিকানাং গুরুবজুর্বেলগ্রানাং একোনবিংশতি माबाकानानुगनिवशायिकावि (এकोनविश्वकि: উপनिवशः)। कर्ववहीरेकक्रिकेन्द्रकः-কৈবলাৰে ভাৰতবদৰ্ভনাৱাৰণায় চৰিন্দমূতনাৰ কালায়ি-বক্তমূৰি কানৰ্বনাৱও ক্ৰছ্মতে ৰো-বিনুগানবিনুত্র-বিভাবোগওয়বনিশাস্তিকলশারীরকবোগনিবৈকাকরাকাববুতকঠনত-ল্পরখোগকুওলিনী-প্রজ্বল-আশাঘিছোত্রবরাহ কালসংভরণ-সর্বতীরহস্তানাং কুক্বলুর্বেন-গতানাং ৰাজিংশং উপনিবহাৰ্ ইত্যাদি ( ৰাজিংশং উপনিবহঃ )৷ কেনছালোগ্যাকশি-বৈতারণী-বৈত্তেরীবল্প হচিকাবোগচুড়াবণি-বাহুদেবদহৎসভোসাব্য<del>ক্ত ছ</del>ঙিকাসাবিত্রীকলা<del>ব</del>-वावानपर्यनवावानीनाः नामरवत्रभेशनाः वाक्ष्मगःशाकानाम् क्ष्मनिवदाम् देशापि ( বোড়ৰ উপৰিবয়ঃ )। অমুভক্ষাও কাৰ্যবিব্যাহধৰ্যবিধাবুহক্ষাবালবুদিহেতাপনী-নারহপরিবাজক-সীতাশরতমহানারারশবামরহস্য-রামশাভিন্যপরমহংম-পরিবাজকারপূর্ণা-পূৰ্ব্যাল্পা ওপতপরক্রত্রপুরাতপনদেবীভাবনা ব্রহ্মলাবালগণতি মহাবাক্যপোগালতপন-कुक्द्रजीवश्वाध्वद्रवाक्कानाव्यर्थव्यवज्ञानार अवज्ञित्यर मरशाकानाम् वननिवनाम् रेजापि ( बक्बिश्मर छेननियमः )।

বোল, যজুর্বেদীয় উপনিবদের একার (শুক্ল ১০ ও কুক্ল ০২) এবং অর্থববেদীয় উপনিবদের একজিব,—এই অষ্টোত্তরপত। ইহা ব্যতীত ও আর অনেক উপনিবদের অভ্যুখান হইয়াছিল।

প্রতিপাদ্য বিষয় অন্থারে উপনিবংগুলি ভিনটা প্রধান ভাগে বিভক্ত হইতে পারে। ঐতরের, ছান্দোগ্য, কেন, ভৈত্তিরীয়, ইশ, বৃহদারণ্যক, কঠ, প্রয়, মুক্তক, মাতৃক্যপ্রভৃতি উপনিবদে জীবের মুক্তি ও রক্ষের বরুপ সম্বদ্ধে সবিশেব আলোচনা রহিয়াছে, অভএব এই সকল উপনিবংকে পারমার্থিক উপনিবং বলা যাইতে পারে। গর্ড, আরিক, জাবাল, কঠক্রতি, আরুণিক, সংক্রাস প্রভৃতি উপনিবদে প্রধানভাবে জীব ও রক্ষের একত্ব প্রতিপাদিত হইয়াছে, স্বভরাং এই শ্রেণীর উপনিবংগুলিকে মুম্কুপজীব্য উপনিবং বলা যায়। নারায়ণ, কৃষ্ণ, পির, রাম, দেবীপ্রভৃতি উপনিবং সাম্প্রদায়িক ভাবের অভিব্যঞ্জ বলিয়া সাম্প্রদায়িক ভাবের মান্তব্যঞ্জ বলিয়া সাম্প্রদায়িক উপনিবং নামে অধ্যাত হইতে পারে।

বৈদিকাচাধ্য সভ্যত্রভ সামশ্রমীর মতে উপনিষংগুলি বৈদিক, আর্থা, কাব্য ও কুত্রিমভেনে চারি প্রকার। ঈশ, কেন, তৈজিরীয়, कोबी क्यो, ब्रमावणक, हात्मामा প্रकृष्ठि व मक्य উপনিষদে বৈদিক ধর্মতত্ত উপনিবন্ধ আছে, তাহারা বৈদিক উপনিবং। মাভুকেয় প্রভৃতি হে দুকল উপনিবদে সংহিতার মত্র প্রমাণরূপে উদ্ধৃত হইয়াছে, **ভাহাদিপটে, আর্ব উপনিষ্থ কহে। নারায়ণ, নৃসিংহ, সর্ব্বতী, গণেশ** প্রভৃতি যে সকল উপনিষদে সাম্প্রদায়িক দেবতা বিশেষ বন্ধ বা বন্ধশক্তি-রূপে কীর্দ্ধিত হইয়াছেন, তাহাদিগকে কাব্যোপনিষ্থ বলে। কতকগুলি আধুনিক সম্প্রদায় স্বীয় মতের পরিপোষক কোন প্রামাণ্য গ্রন্থ না भारेगा, উক্ত উদ্বেশ্য मिषित्र अভिপ্রায়ে যে সকল উপনিষ্থ রচনা করিয়াছেন, তাহাদিগকে কুত্রিম উপনিষ্থ বলে। গোপালতাপনী, নৃসিংহতাপনী প্রভৃতি উপনিষং এই শ্রেণীর অন্তর্গত। এতহাতীত অনেকে জীবিকার নিমিত্ত অর্থের অভিপ্রায়ে উপনিবং নাম দিয়া কতকগুলি গ্রন্থ রচনা করিয়াছিলেন। এই শ্রেণীর উপনিষংকে জীবিকোপনিষ্থ নাম দেওয়া যাইতে পারে। আলোপনিষ্থ প্রভৃতি এই শ্ৰেণীভূক।

উপনিষদের গভীর ও সরস উপদেশে অন্ত্রাপিত হইয়া, সাধারণ লোকের মধ্যে উহার প্রচারের উদ্দেশ্তে অনেকে বিভিন্ন ভাষায় ইহাদের

অহবাদ করিয়াছেন। মোগল সমাট্ আরক্তেবের প্রাতা কতিপয় উপনিষদের কাসি অহবাদ করাইয়াছিলেন। পাকাত্তা মনীষিগণের মধ্যে ভট্ট মোক্ষ্যুলার, ডসেন, বার্ণেট, কাউএল, রোয়ার প্রভৃতির নাম এ সম্পর্কে উল্লেখযোগ্য। ইহারা বে তথু অহবাদ করিয়াছেন **जाहारे नरह, किन्क अज्यमन्मर्क क्षेत्रकामि ब्रह्मा कविद्यां अर्थ मकन** গ্রন্থকে জনসমাজে জুদরগ্রাহী করিতে প্রয়াস পাইয়াছেন। উপনিষদের ভাবগান্তীৰ্য্য মোহিত হইয়া জাৰ্মাণীর প্রসিদ্ধ দার্শনিক পণ্ডিত লোপেনহর বলিয়াছেন—"এরূপ আত্মোৎকর্ষ বিধায়ক গ্রন্থ আর বিতীয় নাই, हेश व्यायाक कीवरन नास्ति निशाह, मुज़ाउल नासि निर्व।" वाकानी मिर्शत मर्था अथरम बाका बामरमाइन बाब, উপनियर अठारबब জন্ম লেখনী ধারণ করিয়াছিলেন এবং ইংরাজী ও বাঙ্গালা ভাষায় উহার তক্তমা করিয়া প্রকাশ ও প্রচার করিয়াছিলেন। এই সকল চেষ্টার ফলেই আধুনিক শিক্ষিত নরনারীর হৃদয়ে উপনিষৎপ্রীতি জাগ্রৎ হইয়াছে। সরল ভাষায় উপনিবদের প্রচার হইলে, দেশের নরনারীর উৎসাহ বর্জিত হইবে এবং শহরের মতবাদ প্রচারের সহায়ক হইবে মনে করিয়া বজীয় শক্তরসভা এই ছুরুহ কাধ্যে হস্তকেপ করিয়াছে। আশাকরি জনসাধারণের সহাত্ত্তি পাইতে এ সভা বঞ্চিত হইবে না।

> বিনত নিবেদক— শ্রীমাধবদাস দেবপর্জা সাংখ্যতীর্থ সম্পাদক—বদীয় শহরসভা।

কস্যস্থিৎ ধনম্ (ধন কাহার ?) [ যাহার তুনি আকাজ্ঞা করিবে অর্থাৎ আস্থাব্যতীত পদার্থ বর্তমান না থাকায়, ধনাকাজ্ঞা মিখ্যা ]। ১

সোকার্থ:— - এই জগতের সমন্ত পদার্থই কণ্ডসূর এবং ইহাদের পারমার্থিক সন্থা নাই, ইহারা ঈশের উপর প্রতিষ্ঠালাভ করিয়াছে। ইহাদের স্থান বৃথিতে হইলে, ব্রহ্মস্থান বৃথিতে হইবে। ত্যাগের বারা ভোগই ব্রহ্মস্থানথারণের একমাত্র উপায়। স্থতরাং সংসারের কিছুতেই আস্মবৃদ্ধি স্থাপন করিবে না। ব্রহ্মই প্রশংকর প্রকাশও বৈচিত্রের কারণ এবং প্রপঞ্চ বলিয়া কোনও স্বত্তা সন্থা নাই, ইহা অমুভব করিতে হইবে। তাহা হইলে সিদ্ধিলাভে সমর্থ হওয়া যাইবে॥ ১॥

শব্দার্থ :—(১) ঈশা—ঈশ ধাতুর অর্থ প্রভূত করা। যিনি প্রভূত করেন, তিনি ঈট্, পরমেশর বা পরমাঝা। ঈশর ব্রন্ধের প্রথম কলিত বিকার। এথানে ঈশ-শব্দ ঈশর বাচা নহে।

(২) বাক্তম্ বস্ বাতৃ গাং করিয়া বাক্ত এই পদ সিক হইয়াছে। বস্ ধাতৃর অর্থ বাস করা বা আচ্চাদন কর।। স্বতবাং বাক্ত শব্দের অর্থ নিবাসযোগ্য বা আচ্চাদনীয়। আচার্যা শব্দর স্বায় ভাষ্যে 'আচ্চাদনীয়' অর্থ ই গ্রহণ করিয়াছেন। শব্দরানন্দ 'দীপিকাতে' এবং রামচক্র 'রহক্ত বিবৃতিতে' উভয় অর্থ ই গ্রহণ করিয়াছেন। ব্রহ্মানন্দক্রত ঈশাবাক্ত রহক্তে ও উভয়ার্থ ই গৃহীত হইয়াছে। পরমার্থস্করপছারা অনাত্মস্বরূপ তিরস্কৃত হওয়া 'বাক্তম্' এই শব্দের অর্থ।»

"There are three possible senses of Vasyam, "to be clothed",
"to be worn as a garment", and "to be inhabited." The first is
the ordinarily accepted meaning. Shankara explainle it in

- (o) **देवम्** এই मन नाधात्रगठः প্রপঞ্চের নির্দেশ করিয়া থাকে •।
- (৪) জগৎ—গমনশীল, কণভদুর।
- (१) কস্যশ্বিদ্ধন্য ইত্যাদি—আচার্যা শহর মাগৃধঃ ইত্যাদি
  পাঠের তুই ভাবে অব্ধ করিয়াছেন। (১) কক্সন্থিং (নির্থক অব্যয়)
  ধনং মা গৃধঃ (নিজের বা পরের কাহারও ধনের আকাজ্রা করিও না)
  (২) মাগৃধঃ (তৃঞ্চাবর্জন কর) কসান্থিং (প্রশ্নে) ধনম্ (ধন কাহার বে
  আকাজ্রা করিবে?)। অর্থাং আত্মাই যথন সকল, তথন
  ধনাকাজ্রা মিথাা।
- া শকরভাব্যম্ ইশাবাক্তমিত্যাদয়ে মন্ত্রাঃ কর্মধবিনির্কা জ্বোমকর্মণেবস্যান্তনা বাধান্তাপ্রকাশকরাং। বাধান্তাং চান্তনঃ শুক্ত আপাপবিক্রকৈকনিত্যত্বাশরীরত্বসর্বগতত্বাদি বক্তামাণম্। তচ্চ কর্মণা বিরুণ্যেতেতি যুক্ত এবৈবাং কর্মপ্রবিনিয়োগঃ। নছেবং লক্ষণমান্তনা নাথান্তাম্থান্তং বিকার্যমাপ্যং সংস্কার্যং কর্ত্তাক্তরূপং বা বেন কর্মণেবতা ত্রাং। সর্বাসাম্পনিবদামান্ত্রাথান্তানিরপণেনৈবোপক্ষাং। শীতানাং মোক্ষধর্মাগাং চৈবংশরহাং। তন্মাদান্তনোচনেকর্মকর্ত্তনভোক্তরাদি চাশুর্বপাপবিদ্ধরাদি সোপাদার লোকবৃদ্ধিসিত্বং কর্মাণি বিহিতানি। যোহি কর্মক্রেনার্থী দৃষ্টেন বন্ধবর্দসাদিনাদ্রেন স্বর্গাদিনা চ দ্বিলাতিরহং ন কাশক্র্যাদ্যনিধিকারপ্রযোজকর্মধর্মবানিত্যান্ত্রানং মন্ত্রতে সোহধিক্রিরতে কর্মবিতি ক্ষধিকারপ্রযোজকর্মধর্মবানিত্যান্ত্রান্তর সোহধিক্রিরতে কর্মবিতি ক্ষধিকারবিদ্যা বদন্তি। তন্মাদেতে মন্ত্রা আত্মনা বাধান্যপ্রকাশনেনাত্মবিষয়ং স্বাভাবিক্মজ্ঞানং নির্বর্ত্যম্বা

this significance, that we must lose the sense of this unreal objective universe in the sole perception of the pure Brahman. So explained the first line becomes a contradiction of the whole thought of the Upanishad which teaches the reconciliation, by the perception of essential unity of the apparently incompatible opposites, God and the world, Benunciation and Enjoyment ..etc. The image is of the world either as a garment or as a dwelling place for the informing and governing spirit. The latter significance agrees better with the thought of the Upanishad.

"ইবৰত সমিকৰ্ব: স্থাপভর্বর্তি হৈতবোরপর।
 অবসন্ত বিপ্রকর্ম: তবিতিসরোকে বিকানীরাং ।"

শোকমোহাদিসংসারধর্মবিচ্ছিত্তিসাধনমাক্রৈকজাদিবিজ্ঞানম্ৎপাদয়ন্তি। ইত্যেবমূক্তাধিকার্যভিধেয়সংবদ্ধপ্রয়োজনান্মল্লান্ সংক্ষেপতো ব্যাখ্যাস্তাম:।

ইশাবাক্তমিত্যাদি—ইশা ইট ইতীট্ তেনেশা। ইশিতা পরমেশর: পরমাত্মা দর্বস্ত। দ হি দর্বমীটে দর্বজ্ঞভনামাত্মা দন্ প্রতাগাত্মতয়া তেন খেন রূপেণাত্মনেশা বাস্থাচ্ছদনীয়্ম, কিম্ ? ইদং সর্বং ষ্থ কিঞ্চ যৎকিঞ্চিজ্ঞগত্যাং পৃথিব্যাং জগভংসবং স্বেনাত্মনেশেন প্রত্যগাত্ম-ভয়াংহমেবেদং সর্বমিতি পরমার্থসত্যরূপেণানৃত্যিদং সর্বং চরাচর-याच्छापनीक्यः त्यन भत्रयाचाना। यथा ठन्मनागर्वारप्रकृषकापिनः वस्तक-ক্লেদাদিজমৌপাধিকং দৌর্গদ্ধং তৎস্ক্লপনির্ঘর্ষণেনাচ্চান্ততে স্থেন পার-মার্থিকেন গদ্ধেন তথদেব হি স্বাত্মগ্রান্তং স্বাচাবিকং কর্ত্বভাকৃত্বাদি-লক্ষণং জগদৈতক্রণং জগত্যাং পৃথিব্যাং জগত্যামিত্যুপলক্ষণত্বাৎ সর্বমেব নামরূপকর্মাধ্যং বিকারজাতং পরমার্থসত্যাত্মভাবন্যা ত্যক্তং স্থাৎ। এবমীশরাশ্বভাবনরা যুক্তসা পুত্রাভেষণাত্রয়সংস্থাস এবাধিকারো ন কৰ্মস্থ। তেন তাজেন তাাগেনেতাৰ্থঃ। ন হি তাজে মৃতঃ পুজো বা ভূত্যো বাঝ্যংবন্ধিভায়া অভাবাদাত্মানং পালয়ভ্যতন্ত্যাগেনেভায়মেৰ विषार्थः। जुल्लीयाः भानस्ययाः। এवः छाटेकवनसः मागृथः, गृथि-মাকাজ্ঞাং মাকাষীর্ধনবিষয়াম্। ক্যাবিদ্ধনং ক্যাচিং প্রস্য স্বস্য বা ধনং মাকাক্ষীরিভার্থ:। স্বিদিভার্নর্থকো নিপাত:। অথবা মাগৃধ:। কশ্বাং? ক্সাশ্বিদ্ধনমিত্যাকেপার্থো ন ক্সাশ্বিদ্ধনমন্তি ফ্লাংগ্রত। আব্যৈবেদং দৰ্বমিতীশরভাবনয়া দৰ্বং ত্যক্তমত আত্মন এবেদং দৰ্বমাগ্যৈব চ সর্বমতো মিখ্যাবিষয়াং গৃধিং মাকারীরিভ্যর্থ:। ১

ভাৎপর্য্য :—এই মন্ত্র ভেদবৃদ্ধি নিবারণ করিয়া সংসারের উচ্ছেদ-সাধন পূর্বক আত্মতত্ত জ্ঞানের উপদেশ প্রদান করিতেছে।

শাস্থমাত্রেরই অধিকারী, বিষয়, সম্বন্ধ ও প্রয়োজন এই অমুবন্ধ
চতৃত্বীয় থাকা প্রয়োজন। এখানে হৃংধের বীজভূত স্থীয় অজ্ঞান
নিবারণেচ্ছু অধিকারী, বস্বরপক্থন বিষয়, আত্মহাথাতথ্য ও তথাচক
শব্দসমূহের প্রতিপাদ্য প্রতিপাদক ভাবরূপ সম্বন্ধ এবং স্থাত অজ্ঞাননির্ত্তি বারা স্বরূপায়ভূতি প্রয়োজন।

সর্বজ্ঞ, বিভূ, পরমেশ্বর, পরমান্তা সম্বয় ভূতজাতের আত্মশ্বরূপ বলিয়া তাহাদের প্রভূ এবং তাহাদের সকলের আচ্ছাদক (ব্যাপক): অথবা তিনি সম্দর ভূতের উৎপাদক, স্থাপক ও নিয়ামক। অপিচ
এই পৃথিবীর বাহা কিছু চসন্থভাব বা দ্বিন্দভাব, সেই মিধ্যান্থরপ
সম্দর্যই সভাবরপ পরমান্মা দারা আচ্চাদিত। চন্দন, অগুক প্রভৃতি
গন্ধবা বেমন জলের ক্লোদি নিমিন্তক হুর্গন্ধ স্বীয় স্থপন্থের দারা
অভিভৃত করে, সেইরপ আন্মাতে অধ্যন্ত এই বিষয়সমূহ পরমার্থভাবনা দারা তিরোহিত হয়। একমাত্র ত্যাগের দারাই আন্মা রক্ষিত
হয়, অতএব বাহাতে পরীর ধারনের উপবোগী কৌপীন, কম্বল প্রভৃতি
ব্যতীত অন্ত পদার্থ সংগ্রহে আগ্রহ না করে, তক্ষন্ত চেটা করাপ্রয়োজন।
এবশাত্রয় ও পরিপৃত্ত মৃমুক্র স্বীয় বা পরকীয় ধন বিষয়ে আকাক্রা করা
অন্তিত। অথবা এই বিকারান্মক ধন কাহারও নহে স্বতরাং তংপ্রতি
ল্ব হওয়া অসম্বত। এই প্রপঞ্চের সরা বন্ধসন্থার উপর প্রতিষ্ঠিত।
স্বতরাং মিধ্যা ধন বিষয়ে আকাক্রা করা উচিত নহে।" সর্ববৃত্ত মৃন্দান্থানং সর্বভৃতানি চাত্রনি" প্রভৃতি গীতোক্ত তথ্য ও † এই মন্তের
পরিপোষক। আত্মা প্রইবা এবং শ্রোতবা ইহাই প্রথম মন্তের সারার্থ।

\* न्देबरना, विदेखना ७ लादेकरना।

† "बारेबरकार मर्सन् , मर्सा बविका उक्त" हेजाबि क्याटः । उवाछाकः वैठावान्— 'পৰ্কভূতম্বান্তানং সৰ্কভূতানি চান্তনি। ইক্তে বোগবুজারা সর্বত সমন্বন: ।? যো বাং পছতি সর্বত্ত সর্বাঞ্চ মরি পছতি। ডক্তাইং ন প্ৰবক্তামি স চ মে ন প্ৰবন্ধতি।। সর্বভূতভিত: বো মাং ভলত্বেক্সমান্থিত:। সর্বাধা বর্তমানোহপি স বোগী মহি বর্ততে।" ৬।২১—৩১ बीक्तः बार मर्क्कृष्ठानाः विद्धि भार्वः मनाउनम् । १।३० भूक्यः म भवः भार्व च्छानिस्क्वा । বসাভঃহানি ভূতানি বেন স্ক্ৰিছং ভত্তৰু ৷ ৮৷২২ ৰ্ণাকাশছিতে। নিত্য: বায়ু: সর্বজ্ঞে। মহান্। তথা সর্বাণি ভূতানি সংস্থানীভূমণারর। ১।৬ প্ৰকৃতিং খাৰবট্ডা বিস্থামি পুনঃ পুনঃ। कृष्टजाप्रविवः कृश्यवश्यक्रास्त्रवेगाः । ৮ বরাধ্যকের প্রকৃতিঃ প্রতে সচরাচরব্। ১০ षरमात्रा ७५। स्मान्त्रानद्वितः। व्यव्यक्ति वरान्त पृष्ठानावस अव ह । >०।१०

# व्यवाश्रक्षमा कर्ववान्

কুর্বল্পেবেছ কর্মাণি জিজীবিষেক্ততং সমা:। এবং দ্বয়ি নান্যথেতোইস্তি ন কর্ম লিপ্যতে নরে ॥২॥

সাৰ্যাপুৰাদ :—ইহ (এই সংসারে) কর্মাণি (কর্মসমূহ ) কুর্বন্ এব (করিয়াই) শতং সমাঃ (শতবর্ষ) জিজীবিষে (বাচিতে ইচ্ছা করিবে)। এবং (এই প্রকারে বর্জমান) নরে (মহয়মাত্র অভিমান-কারী) দ্বি (ভোমাতে) কর্ম (কাজ) ন লিপাতে (অহসক হয় না)। [ অর্থাং এরপ তৃমি কর্মের দ্বারা লেপ প্রাপ্ত হইবে না]।২।

সোকার্থ :—মাহব মাত্রেই বাঁচিয়া থাকিতে চায় এবং পূর্ণায়ু অর্থাৎ শতবংসর পরমায়ু লাভ করিতেও ইচ্ছা করে। জীবিত কালের মধ্যে মাহ্ব কর্ম না করিয়া এক মূহুর্ত ও থাকিতে পারে না। হতরাং এই ময়ে তাহাকে কন্মলত্যাগ করিয়া স্বীয় বর্ণ ও আশ্রম অহুযায়ী নিতা-নৈমিত্তিক কর্মে নিযুক্ত থাকিতে বলা হইয়াছে। এরপ করিলে, তাহার চিত্তবৃত্তি নিম্ল হইবে এবং মন নিবৃত্তির দিকে অভিমূখ হইবে।

শস্বার্থ :--(১) কর্মাণি-অগ্নিহোত্র প্রভৃতি নিত্যনৈমিত্তিক কর্ম(শ)

- (২) **শতং সমাঃ—শ**ত সংবৎসর। মাহুষের আয়ুকাল। বেদে মাহুষের আয়ু শতবংসর বলিয়া কথিত হইয়াছে \*।
- (৩) জিজীবিষেৎ—বাচিতে ইচ্ছা করিবে। এখানে পুরুষ ব্যত্যয় হইয়াছে অর্থাৎ মধ্যম পুরুষের স্থানে প্রথম পুরুষ ব্যবস্থত হইয়াছে।

বিষ্টভাছিনিকং কুংলনেকাংশেন ছিতো জগং। ৪২
সর্বান্তঃ পাণিপালং তৎ সর্বান্তা হিন্তি । ১০১০
বহিত্তক ভূতানাং অচলং চলমেন চ। ১৫।
সর্বানির্ কৌজের পূর্তিঃ সম্বন্তি বাং।
ভাসাং লক্ষ নহন্বোনিঃ এহং বীজলাহ পিতা। ১৪।৪
বনৈবাংশো জীবলোকে জীবকুতঃ সনাতনঃ। ১৫।৭
বনাদিশ্যান্তং তেলো জগন্ভাসনতেহ্বিলন্।
বজলানি বজাল্লী হৎ তেলো বিদ্ধি নাক্ষর ।
পানাবিক্ত চ ভূতানি বাল্লানাহনোকসা।
পুকামি চৌৰবীঃ সর্বাঃ সোনো ভূতা নসাক্ষর । ১৫।১২-১০

\* শতারু বৈ পুরুবঃ।

## (a) **লিপ্যতে**—লেপযুক্ত হওয়া অর্থাৎ মলিন করা।

২। **শতরভাব্যন্**—এৰমাত্মবিদঃ পুরোদ্যেবণাত্রসংক্রাদেনাত্ম-জ্ঞাননিষ্ঠতয়াত্মা রক্ষিতব্য ইত্যেষ বেদার্থ:। অথেতরস্যানাত্মজ্ঞতয়াত্ম-গ্রহণায়াশক্তসোদমূপদিশতি মন্ত্র: কুর্বল্লেবেতি কুর্বল্লেবেছ নির্বর্তমন্ত্রেব কর্মাণ্য-গ্নিহোত্রাদীনি জিজীবিবেজ্জীবিতৃমিচ্ছেছতং শতসংখ্যাকাঃ সমাঃ সংবংস-রান্। তাবদ্ধি পুরুষসা পরমায়নিরূপিতম। তথাচ প্রাপ্তায়স্বাদেন যক্ষি-জীবিষেচ্ছতং বৰ্ষাণি তথ কুৰ্বন্নেব কৰ্মাণীত্যেতদ বিধীয়তে। এবমেবং প্রকারেণ থমি জিজীবিষতি নরে নরমাত্রাভিমানিনীত এতশাদলিহো-ত্রাদীনি কর্মাণি কুর্বতো বর্ত্তমানাথ প্রকারাদক্রথা প্রকারান্তরং নাস্তি যেন প্রকারেণাশুভং কর্ম ন লিপাতে কর্মণা ন লিপাতে ইভার্থ:। শান্তবিহিতানি কর্মাণায়িহোতাদীনি কুর্বয়েব দিক্রীবিষ্থে । পুনরিদমবগমাতে ? পূর্বেণ মন্ত্রেণ সংস্থাসিনো জ্ঞাননিষ্ঠোক্তা বিতীয়েন তদশক্তস্য কর্মনিঠেত্যচ্যতে। জ্ঞানকর্মণোর্বিরোধং পর্বতবদকস্পাং याथोकः न चत्रित किम्? हेहाश्राकः या हि किकीवियय न कर्ष কুৰ্বন্। জলাবাদ্যমিদং সৰ্বং তেন ত্যক্তেন ভূঞীখা মাগৃধা কদ্য-স্বিদ্ধনমিতি চ। ন জীবিতে মরণে বা গৃধিং কুরীতারণ্যমিয়াদিতি চ পদম। ততো ন পুনরিয়াদিতি সংস্থাসশাসনাং। উভয়ো: ফলভেদং চ বক্ষাতি। ইমৌ বাবেব পদ্বানৌ অমুনিক্রাম্ভতরৌ ভবতঃ ক্রিয়াপথকৈব পুরস্তাৎ সংক্রাসন্চোত্তরেণ নিবৃত্তিমার্গে ণৈষণাত্রয়স্য ত্যাগ:। তয়ো: সংস্থাসপথ এবাভিরেচয়তি। ন্থাস এবাভারেচয়দিতি চ তৈভিরীয়কে। দাবিমাবথ পদানৌ যত্র বেদাঃ প্রতিষ্ঠিতাঃ। প্রবৃত্তিলক্ষণো ধর্মো নিবৃত্তক বিভাবিত:। ইত্যাদি পুত্রায় বিচার্য্য নিশ্চিতমৃক্তং ব্যাদেন বেদাচার্বেণ ভগৰতা। বিভাগং চানমে দিশমিয়াম: ॥ ২

ভাৎপর্য্য:—পরমান্তবিদ্ পুত্রাদি এবণাত্রয় সংস্থাস করিয়া আত্মাকে রক্ষা করিবেন ইহা পূর্ব্ধ মন্তেই উক্ত হইয়াছে। অনান্তবিৎ আত্মতত্ত্ব গ্রহণে অপক্ত বলিয়া এই মত্তে তাহার কর্ত্তব্য নির্ণীত হইতেছে। পূর্ব্ধমত্ত্বে সংস্থাসীর জ্ঞাননিষ্ঠার কথা বলা হইয়াছে। এখন সংস্থাসে অপক্ত ব্যক্তির জন্ম কর্মনিষ্ঠা বলা হইতেছে।

বেদে প্রবৃত্তি এবং নিবৃত্তি এই ছুইটা পছা কথিত হইয়াছে। প্রবৃত্তি লক্ষণ ক্রিয়ামার্গের বারা চিত্তভদ্ধি হইলে, শরীর ব্রহ্মাবাপ্তির যোগ্য হয়, এবং নিবৃত্তি লব্দণ সংস্থাসের যারা এবণাত্রয়ের ত্যাগ করা হয়। এই উভয় পহার মধ্যে সন্মাস পথই শ্রেষ্ঠতর।

যাহাদের ধনে আকাজ্ঞা আছে, তাহাদেরই কর্মে অধিকার, আর যাহাদের ধনাকাজ্ঞা নাই, ভাহাদের কর্মে অধিকার থাকিতে পারেনা। স্তরাং বাঁচিবার ইচ্ছাও কর্মাধিকারীই হয় জানাধিকারীর নছে। কর্মের দারা হিরণ্যগর্ভাদি পদপ্রাপ্তি হয়। মাহুব আজীবন মৃক্তিহেতুক অগ্নিহোত্রাদি ক্রিয়ার অনুষ্ঠান করিবে। এরূপ আচরণের বারা তিনি . মৃক্তি পাইতে পারিবেন। স্বর্গপ্রাপ্তির নানাপ্রকার উপায় আছে সত্য, কিন্তু মুক্তির একটি ছাড়া বিতীয় পদা নাই। কর্ম সংসার উৎপাদন করে বটে, কিন্তু মৃক্তির নিমিত্ত কর্ম করিলে, মাহুবকে গভায়াত করিতে হয় না। কারণ মৃক্তিদান করিতেই তাহার সমৃদয় শক্তি নট হইয়া যায়। বুহদারণ্যক শুভিও এই মর্ষে বলিয়াছেন, বেদপাঠ, ব্রদ্মচর্য্য, তপস্যা, শ্রদাও বিনাশরহিত যজের **যারা মুমুক্ পুরুষকে জানিতে ইচ্ছা করেন**। মোটের উপর কর্মফল ঈশবে অর্পণ করিয়া কর্মে প্রবৃত্ত হইলে, মাত্র্য কর্ম করিয়াও কর্মে দিপ্ত হয় না। ভগবতী গীতাও এই বিবিধ পদার কথা বলিয়াছেন-"লোকেশ্বিন্ বিবিধা নিষ্ঠা পুরাপ্রোক্তা ময়ানঘ। कानरयार्शन माःशानाः कर्यरयार्शन याशिनाम्॥" ७कास्यक्रत्र वयः আত্মা প্রতিফলিত হয় , ইহাই এই মন্ত্রের তাৎপর্য 🕈 ।

# অবিছল্লিকা

অমুর্য্যা নামঞ তে লোকা অদ্ধেন তমসা২২বৃতাঃ। তাংস্তে প্রেত্যাভিগচ্ছস্তি§ যে কে চাত্মহনো জনাঃ॥

সাৰ্যাসুবাদ :—অন্ত্রা (ভোগলপট দেবাদির বভূত) তে লোকা: (প্রসিদ্ধ বর্গাদি স্থান বা স্থাবরাস্ত জন্ম) অদ্ধেন তম্সা ( গাচ অজ্ঞানদ্ধপ

- छद्मकः व्यक्तिक्ति विविधियां अक्षक्रद्यान्, क्षणमां, अक्षणः, व्यक्तिनानानाकनः।
- † বনে রাখিতে হইবে ১ ও ২ বল ইশোপনিবদের ভিভিত্মি, বাকী অংশ অপক্ষাত্র।
  - : अर्था हैडि गांजाबान्।
  - § অপি সক্ষতি ইতি পাঠাত্তর ।

অন্ধারের বারা) আবৃতাঃ (আফাদিত)। বে কে (কোনও) আত্মহনো জনাঃ (অাত্মবাতী সোক অর্থাৎ অবিবান্ যাহারা) তে (তাহারা) প্রেত্য (প্রাপ্ত পরীর পরিত্যাগ করিয়া) তান্ (ঐ সকল হান বা করকে) অভিগছন্তি (প্রাপ্ত হইয়া থাকে)। এ

জোকার্থ: - বাহারা অঞানতা প্রবৃক্ত বীর্ত্তন বৃদ্ধিতে পারে না, তাহারাই, আত্মঘাতী। আত্মঘাতী প্রারদ্ধ শরীর পরিত্যাগ করিয়া বক্ষাপ্রায়ী নিবিড় অঞানরূপ অনুকারে সমান্ত্র ভোগসাধন লোক বা জন্ম প্রাপ্ত হইরা থাকে।

শকার্থ ঃ—(১, অসুর্ব্যা নাম—আচার্য শহরের মতে অহয়
পরমান্তার অপেকায় দেবাদিও অহয় বলিয়া তাহাদের বড়ত লোকের
নাম অস্ব্যাত্ম র্থাৎ অহয় সহজীয়। উবটাচার্যাও বভাবো এই অর্থ ই
গ্রহণ করিয়াছেন। বন্ধানন্দ কত ঈশাবাস্য রহস্যে ও রামচন্দ্র কত
তাহার বির্তিতে প্রোক্ত অর্থ ই গৃহীত হইয়াছে। অপিচ রামচন্দ্র
অহয় শবের নিয়লিখিত বৃৎপত্তিও প্রদান করিয়াছেন—"অহয় প্রাণেয়্
মন্তের ইত্যহরাঃ প্রাণপোষকাঃ জানহীনাঃ কেবলপ্রাণপোষিণঃ দেবা
অপাহ্রাঃ। শহরের মতে নাম শব্দ নিরর্থক।

অনেকে অহা দীর্ঘ উকারান্ত পাঠ করিয়া "হাবিহীন" এইরপ
অর্থ করিয়া থাকেন। শ্রীযুক্ত অরবিন্দ ঘোষ মহাশয়ও এই অর্থের ই
পক্ষপাতী। এথানেও তিনি শঙ্করের প্রতি কটাক্ষ করিতে ছাডেন
নাই। কিন্তু অজ্ঞানের নিন্দার প্রক্রমে অহার্যের আক্ষরিক অর্থগ্রহণ
করা হাইতে পারেনা, স্বতরাং অহার্যা লোককে বিবেক বিরহিত
পরীরই শীকার করিতে হইবে। ইহা উপনিষদের অর্থের প্রতিকৃল হইতে
পারে না। উৎস্কে পাঠকবর্গের কৌতুহল চরিতার্থের নিমিত্ত ঘোষমহাশয়ের মন্তব্য নিয়ে প্রদত্ত হইল।

"We have two readings, Asurya sunless and Asurya, Titunic or undivine The third verse is, in the
thought structure of the Upanishad, the starting point
for the final movement in the last four verses. Its
suggestions are there taken up and worked out. The
prayer to the Sun refers back in thought to the sunless.

worlds and their blind gloom, which are recalled in the minth and twelfth verses. The sun and his rays are intimately connected in other Upanishads also with the worlds of light and their natural opposite is to the dark and sunless, not the Titanic worlds."

- 2 (लाकाः क्षंक्व दिशाद हात्र क्या इव छाहा त्वाक दा स्त्र । क्षंक्वक प्रक्रवितिहरित्य ।
- 3. অভিগক্তি—কর্মবদে চালিত হইরা থাকে। অতএব আচার্য্য ঐতি উদার করিয়া বলিয়াছেন—"বধাকর্ম বধাঐতম্।" "অপি গছতি পাঠে তু জানাভাবেন চান্যথা'—বদানন্দ।
  - 4 (व कि-एनवनतानि व्यवित्नत्व।
- 5. আছেক:—বাহারা আত্মাকে হনন করে অর্থাৎ বর্গাদি প্রাপ্তির হেতৃত্ত কর্মাদি করিয়া থাকে। এখানে হন থাতৃর অর্থ ডিরয়ার অর্থাৎ প্রছোদন করা। কর্মফলে জয় য়ৢতার হাত হইতে নিভার পায়না বলিয়া ইহারা ব্রয়পে অনভিজ্ঞ থাকে, স্তরাং নিভানিরয়ন আত্মাকে কর্জা, ভোক্তা প্রতৃতি মনে করিয়া আত্মঘাতী পদবাচা হয়।
- ০। শত্তরভাব্যক্—অথেদানীমবিবরিন্দার্থাংয়ং মন্ত্র আরভ্যতে।
  অর্ধ্যাং পরমান্ত্রভাব্যব্যমপেক্য দেবাদরোহপার্রান্তেষাং চ বভ্তা
  লোকা অর্ধ্যা নাম। নামশকোহনর্থকনিপাতং। তে লোকাং কর্মকলানি লোক্যন্তে দৃশুন্তে ভ্রান্ত ইতি জন্মানি। অন্ধেনাদর্শনাত্মকেনাজ্ঞানেন তমসার্তা আজ্ঞাদিতান্তান্ হাবরান্তান্ প্রেত্য ভ্যন্তে মং
  দেহম্ অভিগজ্জি বথা কর্ম যথা প্রতম্। যে কে চার্হনং। আত্মানং
  দ্বতীত্যার্হনং। কে তে জনা যেহবিদ্যাংশঃ। কথং ত আত্মানং নিত্যং
  হিংসন্তি ? অবিদ্যালোকে বিদ্যমানস্যান্তরম্বর্ণাং। বিদ্যমানস্যাত্মনো বং কার্যং ফলমজরামর্বাদি সংবেদনক্ষণং ভন্নতস্যেব

কর্মকানি লোক্যতে দৃশাতে ভোল্যতে ইতি কয়ানি (শহর)। †
 ধনাভিলাববতাং আয়্ঞানপ্ন্যানাং বে বহুকরানিদেহরাপাতে লোকাঃ কর্মকারপদেহবিশেবাঃ †।

তিরোভূতং ভবতীতি প্রাক্কতাবিধাংগোৰনা আত্মহন উচ্যস্তে। তেন হাত্মহননদোষেণ সংসরস্থি তে। ৩

৩। **ভাৎপর্ব্য**—অবিহানের নিন্দার নিমিন্ত এই তৃতীর মত্র আরক হইতেছে। বে বেরপ বিহিত বা প্রতিষিদ্ধ দেবতাদি জ্ঞানের অসুশীলন করে, সে সেইরপ শরীরই ধারণ করিয়া থাকে।

ষাহার। স্বীয় কর্মের বারা আপনাদিগকে সংসারে আবদ্ধ করিয়া থাকে তাহারা আত্মবাতী। কাম্য কর্মেরত এই আত্মবাতী বা অবিধান্গণ অকর্জা ও ব্যংগ্রভ আত্মাকে কর্জা ও ভোক্তা মনে করিয়া নিজের ব্যরণের ৯ অপলাপ করিয়া থাকে, সেই জন্ম তাহারা অজ্ঞানরপ অদ্ধারের বারা আজ্ঞর হইয়া নিজ নিজ ধর্ম ও কর্ম অন্থ্যারে পূনঃ পুনঃ সংসারে যাতায়াত করিয়া থাকে। স্বস্ধপাপহারীর লায় পাপী আর সংসারে নাই। এই আত্মহত্যাজনিত পাপের প্রায়ভিত্ত পর্যন্ত নাই। ফুতরাং ভগবংগ্রীতিসম্পাদনের নিমিত্ত মান্থ্য বথাবিহিত ক্রবর্ণাপ্রম বিহিত ধর্মের অন্থল্যন করিবে। এইরূপে কর্ম্মকলে অনাসক্ত হইয়া কর্মান্চরণের ফলে ভগবানের অন্থলহে তাহার চিত্ত রক্তমমলপুল্ল হয়ঃ পরে পর্যবিরাগ্য প্রাপ্ত হইয়া মৃজিলাভ করিয়া থাকে। ভগবান্ গীতাতে বলিয়াছেন—কর্মজং বৃদ্ধিযুকা হি ফলং তাক্ত্যা মনীবিগঃ। কর্মবন্ধং বিনিম্কাঃ পদং গচ্ছস্থানাময়ম্। অনেকচিত্তবিভান্ধমোহজালসমারতাঃ। প্রসক্তাঃ কামভোগের পতস্থি নরকেহন্তচৌ।

সেই আব্যতন্ত কিরূপ গ যাহার অজ্ঞানতাপ্রবৃক্ত মান্নব হীন হইতে হীনতর ধোনিতে জন্মগ্রহণ করিয়া থাকে গ এই আকার্কায় শ্রুতি নিয়লিখিত মন্ত্রের অবতারণা করিতেছেন—

#### আন্ধনঃ স্বরূপম্

অনেজদেকং মনসো জবীযো নৈনদেবা আপুবন্ পূর্ব মর্বং ক। তদ্ধাবতোহন্যানত্যেতি তিইতিমিলপো মাতরিশ্বা দধাতি ॥৪

সাৰয়াসুবাদ — [ ব্ৰহ্ম ] অনেজং (গতিবিহীন ) একম্ (অবিতীয়) মনসঃ (মন হইতেও) জবীয়ঃ (বেগবান্) এনং (ইহাকে) দেবাঃ

† অৰ্থ ইতি পাঠাজ্বৰ ।

<sup>&</sup>quot;ৰম্ভৰ্বহিক তৎসৰ্কাং ব্যাপ্য নারাহশ্য ছিতঃ" ইত্যাহিকতে:।

"ৰতো বা ইনানিভূতানি আছপ্তে" ইত্যাহি কতেক।

(ইজিয়পণ) ন আপুবন্ (প্রাপ্ত হয় না) [বেগবছহেতু] পূর্বং (মনের পূর্বেই) অর্বং (ইনি গমন করিয়াছেন)। তং (সেই) তির্হং (পতিহীন ব্রন্ধ) ধাবতঃ (ধাবমান। অন্যান্ (অন্যসমূদর পদার্থকে) অভ্যতি (অতিক্রম করে) তন্মিন্ (সেই সংস্করণে) মাতরিবা (প্রাণক্রপী স্ত্রাজ্বা) অপঃ (কর্মসমূদর) দধাতি (ধারণ করেন)।

স্থোকার্থ—এক অধিতীয় বন্ধতন্ত কখনও স্থাব হইতে বিচ্যুত হয়না অধাথ সর্বদা একরপেই অবস্থান করে। ইহার গতি মনের গতি হইতেও অধিক, বেগবান্ ইন্দ্রিয়গণ পর্যন্ত ইহার পশ্চাতে পড়িয়া থাকে, কারণ বেগবন্ত প্রযুক্ত মনের পূর্বেই ইনি সর্বত্র বর্ত্তমান রহিয়াছেন। অচল স্থভাব ব্রহ্ম ধাবমান সমূদ্য পদার্থকে অভিক্রম করিয়া চলিয়া যায় এবং স্পন্দনাত্মক প্রাণরূপী বাহু ইহাকেই অবলঘন করিয়া জীবের কর্মসমূহ ধারণ করেন।

শকার্থ—(১) অনেজৎ—ন এজৎ অর্থাৎ যে কম্পিত হয় না। কম্পন পক্ষের অর্থ সভাব হইতে প্রচ্যুতি অতএব তথক্ষিত অর্থাৎ সর্বদ। একরূপ। শব্বানন্দের মতে এই শব্দ বায় ও প্রাণের ব্যাবর্তক। বাল্যাদি ও জাগ্রদাদির অভাবযুক্ত (রামচক্র)। অভয়—অনস্থাচার্য।

- (২) **দেবাঃ**—চক্রাদি ইন্তিয় (শহর)। দেবাঃ—দেবতা (উবট)। ব্যাদ্যাঃ, দ্যোত্যানাককুরাদয়ঃ ইতি (অনস্তাচার্য)।
- (৩) আহ্বৎ—প্রাপ্ত হইরাছে (শহর)। ব্যধাতুর অর্থ গ্যন করা। অর্শং এই পাঠে অর্থ 'অনাদিনিখন'। রিশ ধাতুর অর্থ হিংসা করা। ন + রিশং – অর্শং। ছন্দে ইকার লোপ হইয়া অর্শং পদ সিদ্ধ হইয়াছে (উবট)। শহরানন্দ ধাতুর বহু অর্থ বলিয়া রিশ ধাতুই গ্যনার্থে গ্রহণ করিয়াছেন।
- (৪) পূর্ব মৃ—প্রথমে (শহর)। অনাদি, জন্মরহিত (রামচন্দ্র) সংক্ষাংকারণম্— অনভাচার্য।
- (৫) অপঃ—কর্ম অর্থাৎ প্রাণীর স্পন্দনাদি কর্ম। (শহর)। কর্মাণি ব্যাদানহোমাদীনি (উবট)। কর্ম ও কর্মকল—ব্যানন্দ। শরীরারভের কারণ জ্ঞান ও ক্রিয়া শক্তি (শহরানন্দ)। প্রাণনাদি চেটা

(রামচন্দ্র)। অৱি, আদিতা ও পর্জন্যাদির জনন, দহন প্রকাশ ও বর্ধনাদি (আনন্দভট্ট)। কার্যকারণজাত (অনস্থাচার্য)।

অপ্শব্দের আর এক অর্থ জল। শ্রীযুক্ত অরবিন্দ ঘোষ মহাশয় ইহার উপর লিখিয়াছেন—

"Apas as it is accentuated in the version of the white Yajurveda, can mean only, "water" If this accentuation is disregarded, we may take it as the singular Apas, work, action Shankara however renders it by the plural, works The difficulty only arises because the true Vedic sense of the word had been forgotten and it came to be taken as referring to the fourth of the five elemental states of matter, the liquid. Such a reference would be entirely irrelevant to centext. But the waters, otherwise called the seven streams or the seven fostering Cows are the Vedic symbol for the seven cosmic principles and their activities, three inferior, the physical, vital and mental, four superior, the divine truth, the divine Bliss, the divine will consciousness and divine being On this conception also is founded the ancient idea of the seven worlds in each of which the seven principles are separately active by their various harmonies, This is obviously, the right significance of the word in the upanishad."

ঘোষ মহাশয় একটু চিন্তা করিলেই দেখিতে পাইতেন বে শহরের 'কর্মাণি' এই বৈদিক অর্থেরই দ্যোতক। ঋগ্বেদের নাসদীয় সংক্রে (X. 129)

"তম আসীৎ তমসা গৃচমগ্রে অপ্রকেতং সলিলং সর্বদৈদম। তুল্ফেনাভূ অপিহিতং যদাসীৎ তপস তদ্মহিনা আর্থেকম্।"

ইহার পরেই হিরণাগর্ভের কামনার কথা বলা হইয়াছে। এবং এই কথাই মহ "আপ এব সমস্ত্রাদৌ ভাস্থ বীক্ষবাস্ত্রত্বং" এই স্লোকাং- শের বারা বীয় সংহিতাতে প্রকাশ করিয়াছেন। ভূরাদি সপ্ত লোক কর্মফলেই স্ট হয়, স্বতরাং তাহারাও কর্ম নামে অভিহিত। শ্বরা-চার্য্যের কর্মাণি এই বহু বচন দেওয়ার ইহাই উদ্বেশ্ন। অগ্নিহোত্রাদি কর্মণ্ড এই উদ্বেশ্রেই দেওয়া হইগাছে।

Cf "অগ্নে প্রান্তাছতং সমাগাদিত্যমূপতিষ্ঠতে। আদিত্যাক্ষায়তে বৃষ্টিঃ বৃষ্টেরয়ং ততঃ প্রজা ।"

6। মাডরিকা—মাতরি মন্তরিকে বছতি গছতীতি মাতরিকা বায়ঃ সর্বপ্রাপত্থ ক্রিয়াল্বকো যদাশ্রয়ণি কাষ্যকারণজাতানি যদিয়েনিতানি প্রোতানি চ বং স্ক্রেসংজ্ঞকং সর্বস্য জগতঃ বিধারয়িত্ব স্মাতরিকা। (পকর)। উবটাচার্য্য মাতরিকাকে বায়ু অর্থেই গ্রহণ করিলাছেন। তিনি বলিতেছেন—সর্বাণি কর্মাণি যজ্ঞহোমানীনি সমিষ্ট-যজুংবি (আছতি প্রদানের মন্ত্র) বার্থে স্থাধাবাতেথাইতি বায়ুপ্রতিষ্ঠ্যাভিধানাং। এই মাতরিকা ক্ষাণ (Matter) ও প্রয়তির (energy) মারখানে থাকিয়া প্রাণির কর্মকল বিধারণ করিতেছেন, তাই শ্রুতি বলিতেছেন—যদা সর্বাণি কাষ্যকারণজাতানি যদ্মিলোতানি প্রোতানি যংস্ক্রেসংজ্ঞকং সর্বস্য জগতো বিধারয়িত্ব স্মাতরিকা। ইনিই উপনিবদের হিরণ্যগর্ভ। এই কথাই অরবিন্দু ঘোষ মহোদ্য নিম্নলিখিত রূপে বলিতেছেন।

"Matarisvan seems to mean 'he who extends himself in the mother or the container' whether that
be the containing mother element, ether, or the
material energy called earth in the Veda and spoken
of there as the mother. It is a Vedic epithet of the
god Vayu, who representing the divine principle in the
life-energy, Prana, extends himself to matter and
vivifies its forms. Here it signifies the divine power
that presides in all forms of cosmic activity."

৪। শক্তরভাব্যৰ্—বস্তাত্মনো হননাগবিধাংসং সংসরতি তথিপর্যয়েণ বিধাংসো জনা মৃচ্যক্তে তে নাজহনঃ। তংকীদৃশমাত্মতক্মিত্যুচ্যতে অনেজ্ঞিতি। অনেজং, নএজং। তাজু কপানে। কপানং চলনং

স্বাবচ্ছাপ্রচাতি অবজিতবং স্বনৈকরপমিত্যর্থ:। তচ্চৈকং স্বভৃতের্। यनमः मःक्रामिनक्शाक्षवीत्रा व्ववखत्रम् । कथः विक्रक्रम्हार्छ १ क्षवः নিক্লমিদং মনসো অবীয় ইভি চ। নৈষ দোষ:। নিক্লাধ্যপাধিমত্তে-নোপপত্তে:। তত্ত্ৰ নিক্পাধিকেন স্বেন ক্লপেণোচ্যতেখনেজদেকমিতি মনসোহস্কঃকরণভ সংক্রবিকল্পক্ণভোপাধেরত্বর্জনাদিহ মনদো বৃদ্ধান্ত সংক্ষেন কণ্যাত্রাভ্বতীত্যতো মনদো करिष्ठेषः लाक् श्रीकृष्। जियन् यनि वक्ताकामीन् क्रजः शक्ति সভি প্রথমং প্রাপ্ত ইবাস্মচৈত্সাবভাসো গৃহতেহভো মনসো কবীর ইত্যাহ। নৈনদেবা ছোতনাদেবাকক্রাদীনীব্রিয়াণোতং প্রক্রতমাত্মতত্বং নাপুৰৰ প্ৰাপ্তবন্ত:। তেভাো মনো স্ববীয়ো মনোব্যাপায়ব্যবহিত্যাৎ। আভাসমাত্রমপি আত্মনো নৈব দেবানাং বিষয়ো ভবতি। বনান্মনদোহপি পূর্কমর্থ পূর্বমেব গভম্। ব্যোমবদ্যাপিছাং। সর্বব্যাপি তদাত্মতত্ত্বং সর্বসংসারধর্মবর্জিতং স্বেন নিরুপাধিকেন স্বরূপেণাবি ক্রিয়মেব সছ্পাধিকুতা সর্বাঃ সংসারবিক্রিয়া অহভবতীবাবিবেকিনাং মৃঢানামনেক্ষিব চ প্ৰতিদেহং প্ৰত্যবভাসতে ইত্যেতদাহ—তদ্ধাৰতো গচ্চতোহন্তানাত্ম-বিলক্ষণান্মনোবাগীন্ত্রিয়প্রভূতীনভোতাতীতা গছতীব। ইবাৰং স্বয়মেব দর্শয়তি—তিষ্ঠদিতি। স্বয়মবিক্রিয়-মেব দদিতার্থ:। তশ্বিলায়তত্বে সতি নিতাচৈতক্তবভাবে মাতরিবা মাতর্যস্তরিকে বয়তি গছতীতি মাতরিবা বাহু সর্বপ্রাণভূৎ ক্রিয়াত্মকো ষদাশ্রয়ণি কার্যকরণজাতানি যশ্বিলোতানি প্রোতানি চ যথস্ত্রসংজ্ঞকং সর্বস্ত জগতো বিধারয়িত স মাতরিকা। অপ: কর্মাণি প্রাণিনাং চেষ্টা-व्यक्षामिका वर्षका मीनाः वनन महन श्रका ना किवर्षणा मिन লক্ষণানি দথাতি বিভন্নতীত্যৰ্থ:। ধার্যতীতি বা। "ভীষাংশাঘাত: পবত ইত্যাদি 🗢তিভা:। সর্বা হি কার্য্যকারণাদিবিক্রিয়া নিতা-চৈত্যক্সাত্মপদ্ধণে সর্বকারণভূতে সত্যেব ভবস্তীতার্থ:। ৪

৪। তাৎপর্ব্য-আঞ্জানের অভাবহেত্ অবিধান্ পুন: পুন: সংসারে গমনাগমন করিয়া থাকে এবং আঞ্জানের অধিকারী হইয়া বিধান্গণ সংসারবন্ধন হইতে মৃক্তিলাভ করিয়া থাকেন, একথা পুর্বেবলা হইয়াছে। এই ল্লোকে সেই আত্মতন্ত্ব নির্দেশত হইতেছে—আত্মা কর্মনও নিজের বভাব হইতে বিচ্যুত হয় না, ইহা সর্ম্বাট একরপে অবস্থান করে (একং সং বিশ্রো বহুধা বদ্ধীত্যাদিশতেঃ)। আবার এই

আঝা সংক্ষাদিলকণ মন হইতেও বেগবান্। আপাতঃ দৃষ্টিতে আখায় এই অনেক্ষত্ব ও অবীয়ন্ত বিহুদ্ধ বলিয়া প্রতীয়মান হইলেও বান্তবিক পক্ষে তাহা নহে। নিৰুপাধি ও উপাধি ভেদে ইহা উপপন্ন হইতে পারে। উপাধিশ্য স্কুপাবস্থিত আত্মা নিক্লা, সংক্রবলে দেহস্থ মন এক মূহুর্ভে অতি দূরবন্তী ব্রহ্মাদি লোকে গমন করিয়া থাকে, এই জন্ত মনের বেগবন্ধ লোক প্রসিদ্ধ। বন্ধলোকাদিতে ক্রতগমনশীল মনের বেগবন্ধ লোক প্রসিদ্ধ। ব্রন্ধলোকাদিতে জভগ্মনশীল মনের উপরই যেন আত্মচৈতন্তের অবভাস প্রথম প্রাপ্ত হইয়া গৃহীত হয়, এই জন্ম আত্মাকে মন হইতেও বেগবান বলা হয়। আত্মার জবীয়ন্তের কথা বলা হইল বলিয়া আত্মা অবাদির ভাষ ইজিয় গ্রাছ এরপ সন্দেহ আসিতে পারে, সেই জন্ম বলা হইতেছে যে, চক্রাদির প্রবৃত্তি মনোব্যাপার পূর্বক रुरेशा थाक, बाबा म्पे मन्त्रं बिषय , इंड्राः हर्म्बामित्र स অবিষয় দে সম্বন্ধে কোন কথাই নাই। এখন কথা হইতে পারে যে, আত্মা মনের অবিষয় কেন? উত্তরে বলা যাইতে পারে যে, যেমন মনস্থ পরিমাণ মনের অত্যন্ত অব্যবহিত বলিয়া মনের বিষয় হইতে পারে না , সেইরূপ মন হইতে অত্যন্ত অব্যবহিত মনের ব্যাপক আত্মাও উহার বিষয় হইতে পারে না। মনেতে আত্মার আভাস সম্ভব, কিন্ত ইন্দ্রিয়াদিতে আত্মার আভাস ও হয় না। যেহেতু বেগবন্ধ প্রযুক্ত ইহা মনেরও পূর্বে চলিয়া যায়, অর্থাৎ আকাশের ক্রায় ব্যাপী বলিয়া আত্মা সকলা সকলে বর্তমান রহিয়াছে স্বতরাং পরিচ্ছিল মন প্রভৃতি আত্মার পূর্বে কোথাও পৌছিতে পারে না। সর্বব্যাপী, সর্ব সংসার-ধশ্ব বৰ্জিত, বিকাররহিত এই আত্মতত্ত স্বীয় নিরুপাধিক রূপের দারা যেন উপাধিকৃত সকল সংসারক্রিয়া অত্তব করিয়া থাকে, এং জন্ম ইহা অজ্ঞানাচ্ছন্ন অবিবেকীর নিকট প্রতিদেহে অবস্থান করিতেছে বলিয়া বোধ হয়। ইহাই বুঝাইবার নিমিত্ত শ্রুতি বলিতেছেন ৰে, গমনশালী আত্মা আপনা হইতে সম্পূর্ণ ভিন্ন বাগিজিয় প্রভৃতিকে ধেন অভিক্রম করিয়া চলিয়া যায়। এই বিষয়টী পরিছার করিবার জক্ত শ্রতি বলিতেছেন যে, অবিকৃত রূপে বর্ত্তমান আছে বলিয়াই অন্তরিক্গত ক্রিয়াস্থক বায়্ প্রাণিগণের প্রাণধারণে সাহায্য করিতেছে। কার্যাকারণ সমূহ ওতপ্রোভভাবে ইহাতেই অহসুভ রহিয়াছে। শ্রতি এই বায়্কে স্ত্রাত্মা বলিয়া অভিহিত করিয়াছেন। এই বায় আত্মতত্তে প্রতিষ্ঠিত থাকিয়া অগ্নি, আদিতাাদির দহন, প্রকাশ প্রভৃতি চেষ্টার বিভাগ করিতেছে। মোট কৃথা নিতা চৈতক্ত স্বরূপের স্কানা থাকিলে কোন বৈকারিক ভাবই উৎপন্ন হইতে পারিত না। স্ক্তরাং এই পর্মাঝা যাগহোমাদিরও পর্ম নিধান।

#### আত্মসরপ্র

তদেভতি তল্পৈজতি তদ্পুরে তদস্ভিকে। তদস্তরস্থ সর্বস্থা তহু সর্বস্থাস্থ বাহাতঃ॥৫

সাম্যান্ত্রাম — তং (সেই ব্রহ্ম) এছতি (গ্যন করেন) তং (সেই ব্রহ্ম) ন এছতি (অচল) তং (সেই ব্রহ্ম) দূরে (বাবধানে) তহ (এবং তাহাই) অন্তিকে (নিকটে) তং (সেই ব্রহ্ম) অক্ত সর্বসা (এই সম্দর জগতের) অন্তঃ (মধ্যে) তহ (এবং তিনিই) অক্ত সর্বসা (এই দৃশ্য জগতের) বাহতঃ (বাহিরে)।

ক্রোকার্থ—বন্ধ এবং শাহত হইলেও অজ্ঞানীর নিকট চলহু চাব বলিয়া প্রতীয়মান হয়। বিদ্যান্ ব্যক্তি তাঁহাকে অন্তরের অন্তর বলিয়া জানেন, কিন্তু অজ্ঞানী তাঁহার বরুপ অবগত হইতে পারে না। বিহু ও ক্ষা ধলিয়া তিনি চরাচব বন্ধাণ্ডের অন্তরে ও বাহিরে বর্ত্তমান রহিয়াছেন।

শবার্থ একডি—চলে বা কপিত হয়। ণিচের অর্থ বর্ত্তমান রহিয়াছে বলিয়া কপিত করেন এ অর্থও ধরা হয়। অবশ্য ইহা অবিহানের সহজে বৃক্তিতে হইবে।

- (২) **দুরে—** অবিধান্ এব নিকট বুঝিতে হইবে। অবিধান্ আত্মতত্ত্ব হইতে দ্রে বলিয়া এই অবিধান্গত দ্রত্ব ব্রহে উপচরিত হইয়াছে।
  - (৩) **অন্তঃ**—কৃত্ম বলিয়া সম্দয় চরাচরের অভরে অবস্থিত।
- (৪) বাছতঃ—সপ্তমার্থে তদ্পতায় হইয়াছে। বাহো অর্থাৎ বাহিরে। দক্ষবাাণী বলিয়া তিনি চরাচরের বাহিরেও অবস্থিত।
- শক্রভাক্তানু—ন মন্ত্রাণং আমিতাংকীতি প্রমন্ত্রোক্তমপ্রথং
  প্ররাহ—তদেজতীতি। তদাস্বতবং যথ প্রকৃতং তদেজতি চলতি

তদেব চ নৈছতি বতো নৈব চলতি বতোংচলমেব সকলতীবেতার্থ:।
কিংচ তদ্বে বর্ষকোটিশতৈরপাবিছ্যামপ্রাপারাদ্র ইব। তং উ অভিক
ইতিছেদ:। তবন্ধিকে স্থীপেইতান্তমেব কেবলং দ্রেইন্তিকে চ।
তদন্তরভান্তরেইক সর্বসা। য আত্মা সর্বান্তর ইতি ক্রতে:। অস্য সর্বসা
ভগতো নামরপ্রিদ্যাত্মকস্য ভত্ অপি সর্বসাস্য বাহ্তো ব্যাপকত্মাদাকাশবিরিরতিশয়স্থায়াদ হ:। প্রজ্ঞানঘন এবেতি চ শাসনারিরন্তরং চ। ৫

ে। ভাৎপর্য — বন্ধতব্যের ফায় ছর্ম্ম ব্যাপার একবার বলিলে
চিত্ত গ্রহণ করিতে সমর্থ হয়না, এইজন্ত ক্ষেত্রপ্রবণ অনলস শ্রুতি ছুম্মাপ্য,
অন্তর্গামি, ব্যাপক আত্মতত্ম কিরুপে অনায়াসে গৃহীত হইতে পারে
তাহা প্রদর্শনের নিমিত্ত প্রকারান্তরে প্র্কবণিত মন্ত্রের তাৎপর্য পুনরায়
এই মন্ত্রে প্রদান করিতোছন।

আবাতত্ব নিকল হইয়াও চলের ক্যায় প্রতীয়মান হয়। অবিধান্গণ কোটি কোটি বংসরেও ইহার সন্ধান পায়না, এইজক্স তাহাদের সন্ধান আব্যা বন্ধদরে অবস্থিত, আবার আব্যা বিধানের নিকট ইহা অতিশয় নিকটে। অথবা সর্বাগত বলিয়া আব্যা একই সময়ে দূরে এবং নিকটে অবস্থিত। এই আব্যা প্রতাক্ষ সম্দয় ভূতভাতের অন্তর্গামিরণে বর্তমান। আবার এই আব্যাই আকাশের ক্যায় ব্যাপক বলিয়া নামরূপ ও ক্রিয়াত্মক এই জগতের বাহিরেও বর্তমান। অর্থাং নিরতিশয় স্ক্রও বিভূ বলিয়া আব্যা দৃশ্রমান জগতের অন্তর্বে ও বাহিরে সর্বত্র বর্তমান।

#### আত্মজন্য ব্যবহারঃ

যন্ত্র সর্বাণি ভূতান্যাত্মন্যেবামুপশ্যতি। সর্বভূতেষু চাত্মানং ততো ন বিজ্ঞগতে ॥ ৬

সাৰস্বাদ্ধ-য: (বিনি) স্বাণি ( সম্দ্র ) ভ্তানি ( ভ্তজাতকে)
আত্মনি ( পরমাত্মাতে) অহপক্ততি ( নর্ল করিয়া থাকেন ) চ (এবং)
স্বভূত্ের্ ( সম্দরভূতে ) আত্মানং (পরমাত্মাকে দর্শন করেন ) [ তিনি ]
ততঃ ( সেই দর্শন হেতু ) ন বিজ্ঞলতে ( কাহাকেও দ্বণা করেন না )।
শ্রোকার্থ—আত্মবাতিরিক্ত পদার্থে ই লোকের দ্বণার উত্তেক হয়,

বিচিকিৎসতি ইতি পাঠাব্যস্ ।

নিজের প্রতি কাহারও কখনও স্থা উৎপন্ন হয় না। অভেদজান সম্পন্ন বিবেকী ব্যক্তির কেহ পর নম্ম বলিয়া ভাহার স্থাও থাকে না।

শক্ষাৰ্থ—সৰ্বাণি ভূতানি—অব্যক্ত হইতে স্থাবরাত্ত সম্দর্ম প্রকৃতি।

- (২) **অমুপশুতি—**শব্যতিরিক্ত ভাবে দর্শন করেন। অমুপলের শর্প কারণাত্মরূপে অমুগত (রামচন্দ্র)।
- (৩) ভ্ৰম্ভ:—পঞ্মাৰ্থে ভস্। সেই দৰ্শন অৰ্থাৎ সৰ্বভৃত্তে আত্মজ্ঞান হেতু।

Cf আনানং সর্বভূতের সর্বভূতানি চান্দনি। সমং পশুন আন্ধানী পারাজামধিগাঞ্তি।

- ৬ সংরক্তারন্—বয়। য়: পরিবাড়্ মৃম্কৃ: সর্বাণি ভ্ডার-ব্রেলাদীনি হাবরান্তার্ত্রবাহ্ণক্তহ্যান্ত্রবাহ্ণক্তহ্যান্ত্রবাহ্ণক্তহ্যান্ত্রবাহ্ণক্তহ্যান্ত্রবাহ্ণক্তহ্যান্ত্রবাহ্ণক্তহান্ত্রবাহ্ণক্তহান্ত্রবাহ্ণক্তহ্যান্ত্রবাহ্ণক্তহ্যান্ত্রবাহ্ণক্তহ্যান্ত্রবাহ্ণক্তহ্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্যান্ত্রবাহ্ণকাল্
- ৬। তাৎপর্য্য- সম্রতি এই ময়ে মৃমৃক্র ব্যবহার কথিত হইতেছে—
  যে পরিবালক মৃমৃক্ অব্যক্ত হইতে স্থাবরাত্ত ভূতজাতকে নিজ হইতে ভিন্ন
  রূপে দর্শন করেনা অর্থাৎ যিনি সর্বভূতে আপনাকে কারণাত্মরূপে অমৃগত দেখেন, তিনি ঐকাত্মজানলাভহেতু সংশর প্রাপ্ত হন না। বৈতদর্শনকারীরই সংশয় বা উভয়কোটিকজান জয়িয়া থাকে, একাত্মদর্শনকারীর
  উহা হয় না। বৃহদারণ্যক ঐতিতেও রহিয়াছে—বদৈতমম্পশ্যত্যাত্মানং
  দেবমন্ত্রনা। ঈশানং ভূতভব্যক্ত ন তদা বিচিকিৎসতি।। ভেদ
  দর্শীরই স্থা, দয়া বা ভ্রত্তা জয়িয়া থাকে, অবৈত আত্মত্মদর্শনকারীর
  এ সমৃদায়ই চলিয়া য়ায়।

## আত্মজন্যপ্রকৃতি:

যশ্মিন্ সর্বাণি ভূতান্যাথৈ বাভূদ্বিজ্ঞানতঃ। তত্র কো মোহঃ কঃ শোক এক দমনুপশ্রতঃ॥৭

সাধ্যাসুবাদ—ব্দিন্ (যে কালে বা অবহা বিশেষে) স্বাণি (সম্নয়) ভূতানি (ভূতজাত) আছ্মৈৰ (আ্লাই) অভূং (হয়) বিজানত: (তবজান সম্পন্ন) এক ব্যহুপশাত: (এবং এক বাহুতবকারী (পুরুষের) তত্ত্ব (সেই কালে বা সেই অবস্থাতে) ক: যোহ: (মোহ কি হইতে পারে?) ক: শোক: (এবং শোকই বা কি হইতে পারে?) [অর্থাৎ শোক বা মোহ কিছুই থাকে না]।

শ্রেকার্থ—তথ্যজ্ঞর নিকট প্রপঞ্চ বলিয়া কোন পদার্থ নাই, একমাত্র বন্ধই জগং ব্যাপিয়া অবস্থান করিতেছেন। পুরুষের আত্মাতে যখন
এই অহতৃতি হয়, তখন সেই অবস্থাতে মোহের কারণীভূত আবরণ
এবং শোকের কারণীভূত বিক্ষেপ তিরোহিত হয়, হতরাং শোকও
মোহ তাহাতে উপস্থিত হইতে পারে না।

# **লকার্ক বিয়ন্**—যে সময়ে বা ষেক্লপ আয়াতে।

- (২) **অভূৎ**—ছন্দে বর্ত্তমান অর্থে অতীত কালের প্রয়োগ হইয়াছে।
- (৩) বিজ্ঞানতঃ—বিশিষ্টক্রান সম্পন্নের অর্থাৎ পরমার্থতত্ত্তের।
- (৪) কঃ মোছ কঃ শোকঃ—ইহাদারা মাহার সহিত বর্ত্তমান সংসারের অত্যজাচ্ছেদ প্রদর্শিত হইয়াছে। কাম ও কর্মবীজ্ঞই সংসারের প্রতি কারণ। পরতত্ত্ব অবগত হইলে ইহারা সম্পূর্ত্তপে দ্রীভূত হয় এবং কারণের অভাবে কার্য্য অর্থাৎ জগতের উৎপত্তি ও তিরোহিত হয়।

৭। তাৎপর্য — এই মত্রে প্রথমের অর্থ ই ব্যাখাত হইতেছে—
যে কালে বা যে আত্মাতে পরমার্থতবদর্শনহেত্ সমৃদয় ভূত অভিয়
হইয়া য়য় সেইকালে বা তাদৃশ আত্মায় প্রকলজাদিজনিত শোক বা
মোহের বাধামাত্রও থাকিতে পারেনা। য়হায়া কামকর্মের বীজ জানেনা
তাহাদেরই শোক এবং মোহ উৎপয় হয়, কিছ বিশুদ্ধ গগনসদৃশ আত্ম
তত্ত্বের উদয়ে উহায়া প্র্যোদয়ে অছকারের লায় দ্রীভূত হইয়া য়য়।
অবিদ্যার কার্যা শোক ও মোহ দ্রীভূত হয় বলাতে দেখান হইল য়ে
আত্মবিদের সংসার সম্পূর্ণৡশে উচ্ছিয় হয়। তথন সে সোহমিয়ি, অহং
ব্রহ্মান্মি প্রভৃতি বাক্যের অর্থ অঞ্ভব করে।

#### আত্মলকণম্

স পর্যাগাছ ক্রমকায়মত্রণমস্নাবিরং শুদ্ধমপাপবিদ্ধন্। কবিম নীষী পরিভঃ স্বয়ংভূয খাতখ্যভোহর্থান্ ব্যদধাচ্ছাশ্ব-তীভ্যঃ সমাভাঃ ॥৮

সাৰ্যাসুবাদ—স: (সেই ব্রন্ধ ) পর্যাগাং (স্বর্জ ব্যাপ্ত হইয়া রহিয়াছেন ) শুক্রম্ (ভিনি দীপ্ত ) অকায়ম্ (পরীর বিরহিত ) অবণম্ (অকত) অসাবিরম্ (পিরাবর্জিত ) শুক্রম্ (অবিভামলপ্না ) অপাপবিদ্ধম্ (এবং পাপসপর্কপ্না )। কবিং (ভিনি ক্রান্তদশী অর্থাং সর্বস্তা) মনীয়ী (স্বজ্জ) পরিভূং (স্বব্যাপী, ) স্বয়ন্ত্রং (আত্মভূং অর্থাং নিতা ) যাথাতথ্যতঃ (অপ্রক্ষণ কর্মফল সাবনের হারা ) অর্থান্ (কর্ম্বরা) পদার্থ সমূলয় । শাস্তীভ্যাং সমাভ্যাং (অনাদিকাল হইতে) ব্যদ্ধাং (বিবান করিতেছেন অর্থাং বিভাগ করিতেছেন)।

শ্লোকার্থ—দেই পরবন্ধ আকাশের ন্যায় সর্ব্যাপী, দীপ্ত ও তিনি
মূলপরীর বন্ধিত বলিয়া ব্যাধি ও বন্ধন রহিত এবং মলের সহিত সপ্পর্ক
শ্ন্য বলিয়া শুদ্ধ ও পাপলেশপ্ন্য। তিনি সর্বস্তা, বৃদ্ধির প্রেরক,
সকলের শ্রেষ্ঠ ও সনাতন। অনাদিকাল হইতে তিনি ক্রিয়াহ্রপ প্রজা
ও প্রজাপতির কর্মফল বিধান করিতেছেন।

শক্ষার্থ—(১) প্রত্যগাৎ—পরি অর্থাৎ সর্বত্ত গমন করিয়াছেন অর্থাৎ সর্ববাাপী।

- (২) **অকার্যন্**—অপরীর অর্থাৎ নিঙ্গবরীর বর্জিত। ভোগ-পরীরবর্জিত—অনস্থাচার্য।
- (৩) **অত্রণম্, অস্নাবিরম্**—রণ ও শিরারহিত। এই বিশেষণ বরের হারা মূল শরীরের প্রতিষেধ হইতেছে (শহর)। স্নাবা শব্দের অর্থ শিরা মৃতরাং অস্নাবির অর্থ শিরা বা বন্ধন রহিত।
- (৪) শুদ্ধন্—অবিদ্যামনরহিত। এই বিশেষণ কারণশরীরের প্রতিষেধ করিতেছে (শহর)। অর্থাৎ আতিবাহিক শরীরও প্রতিষিদ্ধ হইতেছে, গুতরাং শরীরত্তর রহিত।
  - (e) অপাপবিভ্ৰম্—ধৰ্মাধৰ্মাদি বজিত।
  - (७) कविः-कासमनी, मर्ब प्रहा।
  - (१) মনীবী—মনের প্রেরক অতএব দর্বজ্ঞ।
    - (৮) পরিভ: সকলের পরি অর্থাৎ উপরি বর্ত্তমান।
  - (a) **ব্য়ন্তু:**—জন্মরহিত, নিতা।
- (১০) **যাথাতথ্যতঃ**—বথাতথাভাব: বাথাতথ্যম্ তত্মাং যথাভূত-কর্মফলসাধনত: অর্থাং প্রাণীর কর্মাসুযায়ী ফলসাধনের বারা।
  - (১১) वाष्यार-विधान वा विভाগ कविशा थारकन।
- (১২) সমাস্ত্যঃ—সংবংসরাব্যেভ্যঃ প্রজাপতিভাঃ (শরর)। উশাবাস্তরহঙ্গে ইহা প্রজা ও প্রজাপতি অর্থে ব্যাখ্যাত হইয়াছে। অন্য সকল টীকাকারই কালার্থ গ্রহণ করিয়াছেন।
- ৮। শক্তরভাব্যন্ত্র্ন বোহয়য়তীতের্ম দ্রৈক্ত আত্মান বেন রপেণ কিং লক্ষণ ইতাহয়ং মন্থ্য—দ পধানাং দ বথোক্ত আত্মা পর্বালাং পরি সমস্তাদগাদ গতবান্ আকাশবদ্ ব্যাপীতার্থঃ। শুক্রং শুক্তং জ্যোতিয়দীপ্তি-মানিতার্থঃ। সকায়মশরীরো লিক্সরীরবঞ্জিত ইতার্থঃ অরণমক্ষতম্। অলাবিরং লাবাঃ শিরা যশির বিশ্বস্ত ইতালাবিরম্। অরণমলাবিরমি-তাভাাং কুলস্বীরপ্রতিষেধঃ। শুক্তং নির্মালমবিদ্যানলরহিত্যিতি কারণস্বীরপ্রতিষেধঃ। অপাপবিদ্ধং ধর্মাধন্মাদিপাসবজ্বতম্। শুক্ত-মিত্যাদীনি বচাংসি পুংলিক্ত্রেন পরিশেয়ানি স পর্বালাদিত্যপক্রম্য কবির্মনীধীত্যাদিনা পুংলিক্ত্রেনাপসংহারাং। কবিঃ কান্তবলী স্বদ্ধন নালতেক্তি প্রত্যোদিক্তেঃ। মন্ট্রী মনস ইবিতা স্বক্ত ক্ষর

ইত্যর্থ:। পরিভূ: সর্বেষাং পর্যুপরি ভবতীন্তি পরিভূ: বরংভূ: বর্ষেব ভবতীতি বেষামুপরি ভবতি যকোপরি ভবতি স সর্বঃ বর্ষমেব ভবতীতি বর্মভূ:। স নিত্যমুক্ত ঈবরো যাখাতথ্যতঃ সর্বজ্ঞথাং যথাতথাভাবো যাখাতথ্যং তন্মাদ্ যথাভূতকর্মকলসাধনতোহর্থান্ কর্ত্তব্যপদার্থান্ ব্যদ্ধাৎ বিহিতবান্ যথাপুরুপং ব্যভক্ষিতার্থ:। শাস্তীভ্য: নিত্যাভ্য: সমাভ্য: সংবৎসরাথ্যভ্য: প্রজাপতিভ্য ইত্যর্থ: ৮

৮। ভাৎপর্ব্য — এই মত্তে প্নর্কার আত্মন্ত্রপ বর্ণিত হইতেছে—
প্রকিণিত আত্মা বিভূ ও নিরঞ্জন, কত ও শিরাদি শৃন্ত, বুল ও ক্ষ
শরীররহিত এবং শুরু ও নিজাপ। ইনি ক্রান্তদশী এবং সর্কক্ষ ঈরর।
সমস্তভ্তজাত ইহাতে ওতপ্রোভভাবে সংযুক্ত রহিয়াছে এবং ইনি নিতা।
দেহত্ররবর্জিত শান্ত আত্মাকে জানিধা জীব সমূল্য বন্ধন হইতে মুক্ত
হয়। ব্যন্ত পরমেশ্বর অনাদি অনম্ভকাল হইতে প্রজাপতি ও প্রজার
কর্ষব্য বিভাগ করিয়া তাহাদিগকে অর্পণ করিয়াছেন। এই নিত্যমূক্ত
স্কাববান্ প্রক্ষের স্বরূপ অবগত হইলে জীব ভববন্ধন হইতে বিম্ক্ত
হয়। শহর প্রভৃতি টীকাকারগণ অকায়মত্রণম্ ইত্যাদি ক্রীব লিব শন্মের
বিভক্তির বিপরিণাম করিয়া 'স' ইহার বিশেষণ রূপে গ্রহণ করিয়াছেন
কিন্তু উবটাচার্য্য ইহার ব্যাক্ষ্যত অর্থ করিয়াছেন। অক্তান্ত টীকাকারের
ব্যাক্ষ্যা হইতে তাহার ব্যাক্ষ্যা সম্পূর্ণ ভিন্ন। নিয়ে তাহার ব্যাক্ষ্যা
প্রস্কে হইল।

"যিনি আয়াকে আয়য়পেই উপাসনা করিয়া থাকেন তিনি নির্মান, বিজ্ঞানানন্দরভাব, অপরীরী, অক্ষত, সায়ুরহিত, রজস্তমাপ্রভৃতি মলবিদ্ধিত এবং ক্লেকর্মাদি অবিছ্যা নির্মুক্ত বন্ধকে প্রাপ্ত হইয়া থাকেন। এই ব্রশ্বতম্ব লাভ করিয়া তিনি ক্রান্তদর্শী মেধাবী, সর্বঞ্জ এবং ব্রশ্বজ্ঞান সম্পন্ন হন বলিয়া নিত্য আয়য়য়লে বিরাজ করিয়া থাকেন। কর্মজ্ঞান সম্পন্ন হন বলিয়া নিত্য আয়য়য়লে বিরাজ করিয়া থাকেন। কর্মজ্ঞান সম্পন্ন হইয়া কার্য্য করিবার ফলেই তাহার এই অবস্থা হইয়া থাকে।

#### অবিছল্লিকা

অন্ধং তম: প্রবিশস্তি যেইবিদ্যামূপাসতে।
ততোভূয় ইব তে তমো য উ বিদ্যায়াং রতাঃ ॥১
সাক্ষান্তবাদ—বে (ধাহারা) অবিদ্যাং (বিদ্যাবিরোধী অগ্নিহো-

আদি) উপাসতে ( অহুষ্ঠানে রত থাকে অর্থাৎ এই কর্মকেই হাহারা চরম উদ্বেশ্য বলিয়া মনে করে ) [ তাহারা ] অন্ধং তমঃ ( অদর্শনাত্মক অন্ধকারে ) প্রবিশক্তি (প্রবেশ করিয়া থাকে ) রউ ( হাহারা আবার ) বিদ্যায়াং (কেবলমাত্র দেবতোপাসনে ) রতাঃ ( নিষ্ক্ত থাকে অর্থাং চিত্তত্বির পূর্বে ই কর্ম পরিত্যাগ করিয়া তর্ম দেবতাজ্ঞানে আত্মনিয়োগ করে ) তে (তাহারা) ততঃ (পূর্বোক্ত শ্রেণী হইতে) ভূর ইব তমঃ (আরও গভীরতর অন্ধকারে [ প্রবেশ করে ] )।

শ্রেকার্থ—আত্মান লাভ করিতে হইলে কর্ম ও জান, এই উভরের অহাঠানই প্রয়োজনীয়। ওয়ু কর্ম বা ওয়ু জ্ঞানকে উদ্দেশ্য প্রাপ্তির চরম সাধন বলিয়া মনে করা নিভান্ত ভূল। জ্ঞানের উৎপাদনই কর্মের উদ্দেশ্য। রন্ধ্রমমলোপহতচিত্তে কথনও জ্ঞানের প্রতিফলন হয় না, সেই জ্ঞা প্রথমে কর্ম করিয়া চিত্ততিছি করিতে হইবে, তৎপর বিভ্রুছ চিত্ত হইয়া জ্ঞানোপাসনায় রত হইবে। বর্ত্তমান মন্ত্র এই উদ্দেশ্যেই অবভারিত হইয়াছে। যাহার) কর্মই মোক্ষ প্রাপ্তির একমাত্র সাধন মনে করিয়া কর্মের অহুঠান করে, ভাহারা জ্ঞান অহুকারেই থাকিয়া যায়, অর্থাৎ প্নং প্নং সংসারে যাভায়াত করিয়া থাকে। আবার যাহারা চিত্ততির পূর্বেই জ্ঞানোপাসনায় রত হয় তাহারা ও "ইতো নই স্ততো ভাইং" হইরা সেই অন্ধ্রকারের গত্তীতেই পড়িয়া থাকে। অভএব আত্মজানলাভে ইচ্ছুক ব্যক্তির প্রথমে কর্ম যারা চিত্তবিত্তি নির্মাণ করিয়া পরে জ্ঞানোপাসনায় প্রবৃত্ত হওয়া সক্ত।

- (১) **শবার্থ-অবং তমঃ**—সংসাররণ অন্প্রাত্মক অবকার।
- (২) **অবিস্থান্**—বিভাবিকৰ অজ্ঞান বা কর্ম। এখানে স্থাসাধন অগ্নিহোত্রাদি কর্মের কথাই বলা হইয়াছে।
- (৩) **ভূম ইব**—ইব এবার্থে ব্যবস্থত হইয়াছে। ভূম শব্দের ব্যর্থ— এখানে অভিশয়।
  - (8) বিভারাৰ—দেবতাজানে, জানোপাসনার।
- ১। শক্ষতাব্যৰ্—অভাতেন মত্তেণ সংবিধাপরিত্যাগেন ভান-নিষ্ঠোকা প্রথমো বেলার্থ:। ঈশাবাস্যমিলং সর্বং মা গৃথ: কস্যমিতন-বিত্যভানাং জিজীবিষ্ণাং ভাননিষ্ঠাসংভবে কুর্বমেবেছ কর্মাণি জিজী-

विषिणि कर्यनिष्ठों का विजैक्श दिनार्थः। वनदाक निष्ठेदशविज्ञात्त्र মন্ত্রদর্শিতয়োর ইদারণ্যকেহপি প্রদর্শিত:-সোহকাময়ত মে স্যাদিত্যাদিনা। অজ্ঞস্য কামিন: কথাণীতি মন এবাস্যাত্ম বাগ্ৰামেত্যাদিবচনাং। অভাহং কামিদ্বঞ্চ কৰ্মনিষ্ঠস্য নিশ্চিত-মবগম্যতে। তবাচ তংকলং সপ্তারসর্গতেখাক্সভাবেনাক্সস্কুপাবস্থানং জায়াভেষণাত্রসংস্থাদেন চাত্মবিদাং কর্মনিষ্ঠাপ্রাতিক্লোনাত্মস্কুপ-নিষ্ঠৈব দৰ্শিতা—কিং প্ৰজয় করিছামো বেবাং নেয়মাঝারং লোক-ইত্যাদিনা। যে তু জাননিষ্ঠাঃ সংক্রাসিনতেভ্যোহস্থা নাম ত ইত্যাদিনা-বিশ্বন্নিশাবারে নাঝাবাঃ স পর্যাগাদিত্যেতদক্তম হৈকপদিটম । তে ছব্ৰাধিকতা ন কামিন ইতি। তথা চ বেতাৰতরাগাং মন্ত্রোপনিষদি অত্যাশ্রমিভ্য: পরমং পবিত্রং প্রোবাচ সম্যগৃষিসংঘদ্টমিভ্যাদি বিভ-জ্যোক্তম্। যে তু কৰিণঃ কৰ্মনিষ্ঠাঃ ক্ৰ কুকান্ত এব জিলীবিষৰ স্তেভ্য ইদম্চাতে অহং তম ইতাদি। কথং পুনরেবমবগমাতে ন তু সবেষামিত্চ্যতে—অকামিনঃ সাধ্যসাধনভেদোপমদেন যশ্বিন্ স্বাণি ভূতান্যাথ্যৈবাভূষিদানত:। তত্ৰ কো মোহ: ক: শোক: এক রম্থপশ্রত ইতি। ষদাবৈত্বক কবিজ্ঞানং ভন্ন কেনচিৎ কৰ্মণা জ্ঞানান্তরেণ বা ভ্যুচ: সম্ভিচীষতি। ইছ তু সম্ভিচীষয়াহবিষদাদিনিকা ক্রিয়তে। তত্ত্ব চ যদ্য বেন সমুচ্চয়ঃ সংভবতি ক্লায়তঃ প্ৰান্থতো বা তদিহোচাতে। যদৈবং বিত্তং দেবতাবিষয়ং জ্ঞানং কর্মসংবন্ধিছেনোপক্ততং ন পরমাত্মজানম্ বিছয়। দেবলোক ইতি পৃথকফলশ্রবণাৎ। তয়েক্সানকশ্রণোরিহৈকৈ-কাহুষ্ঠাননিন্দাসমৃচ্চিচীযয়। ন নিন্দাপরৈবৈকৈক্সা পৃথক্ফলশ্রবণাং। বিভয়া তদারোহস্তি। বিভয়া দেব লোক:। ন তত্র দক্ষিণা যাস্তি। কর্মণা পিতৃলোক ইতি। নহি শান্তবিহিতং কিঞ্চিদকর্ত্ব্যতামিয়াং। তত্তাদ্বং তমোহদর্শনাক্ষকং তমং প্রবিশস্থি। কে? যে অবিভাং বিভাষা অন্যা-বিভা তাং কর্মেত্যর্থ:। কর্মণোবিভাবিরোধিঝাং। তামবিভামগ্রি-হোতাদিলক্ষণামেব কেবলাম্পাসতে তৎপরা: সম্ভোইছডিঠম্ভীত্যভি-প্রায়:। ততন্ত্রাদ্ভাত্মকাত্রমসো ভূষ ইব বছতর্মেব তে তম: প্রবি-শব্বি। কে? কর্ম হিখা বে উ যে তু বিছায়ামেব দেবতাঞান এব রতা অভিরতা:। ত্রাবাস্তরকলভেদং বিভাকর্মণো: সমুচ্ছরকারণমাহ। অক্তথা ফলবদফলবডোঃ সংনিহিতদ্মোরকান্দিতৈব স্যাদিতার্থ:। > ১। তাৎপর্য — এখন প্রকরণ বিভাগ দেখান হইতেছে। প্রথম ময়ে

নেথান হইয়াছে যে যোগী কর্মসংক্রাস করিয়া পরমেশরকে জানিবেন।
তাহাতে অশক্ত হইলে অগ্নিহোত্রাদি কর্মের অঞ্চান করিয়া শরীরকে
ব্রহ্মাবাপ্তির বোগ্য করিবেন, ইহা দিতীয় মত্রে প্রদর্শিত হইয়াছে।
কামুকের সংসার এবং নিছামের মোক্ষলাভ হয়, ইহা দেখাইবার জন্ম নবম
মত্রের আরম্ভ হইতেছে।

যাহারা কেবলমাত্র অবিদ্যা বা স্বৰ্গপ্রাপক আগ্নহোত্রাদিলকণ কর্মমাত্রের অনুষ্ঠান করে ভাহারা অদর্শনাত্মক ভমে প্রবেশ করিয়া থাকে। আবার যাহারা চিত্তভদ্ধি হওয়ার পূর্বেই কর্ম পরিত্যাগ করিয়া ভগু দেবতাদির উপাসনায় রত থাকে তাহারা কর্মত্যাগ হেতু পাপযুক্ত হইয়া কথাছৱানী অপেকাও অধিকতর তমে প্রবেশ করিয়া थाक । क्य ना क्रिल चन्नःक्रव ७६ हम ना এवः चन्नक्रित्व क्रानामम ও হয় না। কর্ম বা দেবতোপাসনা ভিন্ন ভিন্ন ভাবে করিলেই নরকের প্রতি কারণ হয়, কিন্তু পরাগতির দিকে লক্ষ্য রাখিয়া ক্রমে উহাদের অঞ্চান করিলে প্রত্যেকের ঘারাই প্রাণীর উদ্দেশ্ত সিদ্ধ হইতে পারে। কর্মের কলে আমাদের প্রাত্যহিক ভোজনের অন্ন, দেবতাগণের ভত এবং প্রছত বা দর্শ এবং পূর্ণমাস, মনোবাক ও কার্লকণ তিনটী ভোগ সাধন এবং পর্মপ্র, এই সপ্তান্তের স্ঠি হয়। কশ্বনিরত ব্যক্তিগণের ঐ সকল পদার্থে আত্মবোধ হইয়া থাকে। যাহারা ওরু কর্মেতেই রভ থাকে তাহাদের জন্ত আছা তম: প্রভৃতির অবতারণা করা হইয়াছে। কারণ "যশ্বিন্ সর্কাণি ভূতানি" প্রভৃতি यक्ष बात्रा मिथान श्रेशार्क त्य काननिर्देशन खेलाव खेलरवत रक्तपत পরপারে অবস্থিত। জ্ঞানবান্ কখনও কর্ম ও জ্ঞানের সমুচ্চয় করিবে অভ লোক ঐরপ করিতে ইজা করে বলিয়া তাহারা নিন্দিত হয়। এখানে যুক্তি ও শান্তের বারা বাহার সহিত বাহার সমুচ্চয় হইতে পারে তাহাই দেখান হইতেছে। দেবতাঞ্চানের সহিত কর্মের সমুক্তর হইতে পারে, কিন্তু পরমান্ত্রভানের দহিত হইতে পারে না। শ্রতি কর্ম ও দেবতাজ্ঞানের বিভিন্ন ফল প্রদর্শন করিয়াছেন, কর্ম-ফলের বারা পিতৃলোক লাভ হয়, দেবতাজ্ঞানের বারা দেবলোক লাভ হয়। বাত্তবিক পক্ষে এ মন্ত্র কর্ম বা দেবতাজ্ঞানের নিশার জন্ম আরক্ষ रय नारे, উভরের সমুচ্চয়ের অক্তই আরম্ভ হর্রয়ছে। শাস্তবিহিত कर्भ कथन । वक्त नीय इहेट्ड भारत ना। कर्म । स्वर्णकान एपू কর্ম ও দেবতাজ্ঞানের জন্ম তির তির তাবে অহাইত হইলে যোক আনম্বন করিতে পারে না, কিন্তু সম্প্রিত হইয়া অহাইত হইলে উহা আনম্বন করিতে সমর্থ হয়। বিশেষতঃ একে ফলপ্রস্থ অলে বদ্যা হইলে একটা অন্তটার শুধু অকরণেই পরিণত হইয়া য়য়।

### विष्याविष्यदशः क्लम्

चनार्मिवाङ् वि छग्नाश्नामाङ् त्रविमागा। ● ইভি छ=म बीतांगाः य नऋष्ठिकक्तितः॥ ১०

সাৰদ্ধানুবাদ — বিদ্যথা (দেবভোপাদনার ফল) অন্যদেবাহঃ (ধীর ব্যক্তিগণ সম্পূর্ণ পৃথক্ বলিয়া থাকেন) অবিদ্যথা (এবং কর্মের ফল) অন্যদাহঃ (অন্যদ্ধপ বলিয়া থাকেন [অর্থাৎ বিদ্যাবারা দেবলোক এবং কর্মের বারা পিতৃলোক লাভ হইয়া থাকে 1) ইতি (এইরূপ) ধীরাণাং (বিধান্বাক্তিগণের বচন) শুশ্রম (আমরা শুনিহাছি)। যে (যে ধীর ব্যক্তিগণ) নঃ (আমাদিগকে) তৎ (সেই বিদ্যা ও অবিদ্যার ফল) বিচচক্রিরে (ব্যাখ্যা করিয়াছেন)।

শ্রোকার্থ—খীর ব্যক্তিগণ সম্প্রায় পরস্পরায় এই উপদেশই প্রদান করিয়া আসিতেছেন যে, কর্ম ও জ্ঞান উপাসনার ফল একেবারে বিভিন্ন— দেবতারাধনের দারা দেবলোক এবং কর্মান্ত্রানের দারা পিতৃলোক লাভ হইয়া থাকে। গীতা বলিতেছেন—

"বাজি দেবতা দেবান, পিতৃন, বাজি পিতৃত্তাঃ।
তৃতানি বাজি তৃতেজ্ঞা বাজি মধ্বাজিনোহপি মান্।" ১।২৫
শক্ষাৰ্থ—(১) অক্সদেন—অন্যই অৰ্থাৎ সম্পূৰ্ণ পৃথক্।

- (२) **বীরাণাম্**—বচনম্ এখানে উত্ত রহিয়াছে।
- (०) ७९-विशा ७ व्यविशात कन ।
- ১০। **শহরতামুদ্** অন্তদেবেত্যাদি। অন্তৎ পূথগেব বিছয়া ক্রিয়তে ফলমিত্যাহর্বদন্তি বিছয়া দেবলোক: বিছয়া তদারোহন্তীতি শ্রুতে:। অন্তদাহরবিছয়া কর্মণা ক্রিয়তে কর্মণা পিতৃলোক ইতি

<sup>•</sup> जनारमवाद्यविगामा जनामाद्यविगामा रेजि नाजाव्यम् ।

প্রতে:। ইত্যেবং শুশ্রম শতবন্ধো বয়ং ধীরাণাং ধীমতাং বচনম্। যে আচার্যা নোহস্বতাং তং কর্ম চ জানং চ বিচচন্দিরে ব্যাখ্যাতবন্ধন্তেবাময়মাগমং পারম্পর্যাগত ইতার্থ:। ১০

১০। **তাৎপর্য**—অবান্তর ফলভেদ যে বিদ্যা ও কর্মের সম্চয়ের প্রতি কারণ তাহা দেখাইবার জন্য এই মন্ত্রের আরম্ভ।

শ্রতি বলিয়াছেন যে বিদ্যাদ্বারা দেবলোক ও কর্মদারা পিতৃলোক লাভ হয়। স্বতরাং বিদ্যাধ কর্মের ফল পৃথক। আমরা সেই জানিগণের এরপ বাক্য শুনিয়াছি, যে আচাদ্যগণ আমাদিগকে কর্ম ও জানেব উপদেশ দিয়াছেন। তাঁহাদের এই আগম পরস্পরাগত, স্বতরাং নিতা বলিয়া বিশ্বাসা।

## विम्राविम्यद्भाः ममूळग्रकम्

বিভাং চাবিভাং চ যক্তৰেদোভয়ং সহ। অবিভয়া মৃত্যুং তীৰ্ণ বিভয়াহমৃতমন্ত্ৰ ॥ ১১

সাৰস্থাসুবাদ—য: (সে পুরুষ) বিদ্যাং (দেবতোপাসনা)
অবিদ্যাং চ (এবং কর্ম) উভয়ং । এই ছুইটাই) সহ (এক পুরুষ
করক অন্তর্ভয় বলিয়া) বেদ (জানে) [সেই পুরুষ] অবিদ্যায়
(কর্মধারা। মৃত্যুং (সংসারকে) তীর্বা (অতিক্রম করিয়া) বিদ্যায়
(দেবতোপাসনাবারা) অমৃতং (দেবতাত্মস্বরূপ) অলুতে (প্রাপ্ত
ইয়া থাকে)।

শ্রোকার্থ—যে ব্যক্তি কর্ম ও দেবতোপাসনার ক্রম অবগত আছেন তিনি সংসার অতিক্রম করিয়া দেবস্বরূপ প্রাপ্ত হইতে পারেন। এখানে দেবতাত্মলাভের নামই অমৃতর। তাই শ্রুতিও বলিয়াছেন—যদ্বেতাত্ম-গমনং তদমৃত্য। এখানে কর্ম ও জ্ঞানের যুগপথ অন্তর্গানের কথা বলা হইতেছে না, কর্মান্তর্গানের পর জ্ঞানোপসনার কথা বলা হইতেছে।

नवार्थ-() विश्वा-प्रवरणागमा वा खाताशामना ।

- (২) অবিদ্যা- বিভার বিপরীত অর্থাৎ কর্ম।
- (৩) সহ—সহ শক্ষের অর্থ—এখানে সম্ভয় নহে, একাধারেব বাচক মাত্র অর্থাৎ একই ব্যক্তি বিভিন্ন সময়ে কর্ম ও জ্ঞানের অনুষ্ঠান কবিবেন।

- (৪) **মৃত্যুন্—মৃত্যু শব্দের অর্থ—এখানে সংসার। সরবতী উপনিষং** ও সংসার অর্থাৎ নামও রূপকে মৃত্যু বলিয়াছেন।
  - Cf." অন্তি ভাতি প্রিরং রূপং নাম চেতাংশপঞ্কম্।
    আছত্রং ব্রহ্মপং কগদ্রপং ততো হরম্।"
- (৫) **অমৃত্য**—শহরের মতে দেবতাত্মপ্রাপ্তি। উবটাচার্য্যের মতে এক্সপ্রাপ্তি। "আভ্তসংগ্রহানং অমৃতক্ষং হি ভারতে।"
- ১১। শহরতাব্যশ্—যত এবমতো বিদ্যাং চাবিদ্যাং চ দেবতাজ্ঞানং কর্ম চেতার্থং। যতদেতত্ চয়ং সহৈকেন পুরুবেণায়ঠেয়ং বেদ তস্য এবং-সম্ভেমকারিণঃ এবৈকপুরুবার্থসম্বন্ধঃ ক্রমেণ স্যাদিত্যচ্যতে—অবিদ্যয়াকশনায়িহোজাদিনা মৃত্যুং স্বাভাবিকং কর্ম জানং চ মৃত্যুশন্বহাচাম্ভয়ং তীর্থাতিক্রমা বিভয়া দেবতাজ্ঞানেনামৃতং দেবতাত্মভাবমন্ন তে প্রাপ্তে । তত্ত্যমৃতমূচতে যদেবতাত্মগমনম্ । ১১
- ১১। ভাৎপর্য যদি অগ্নিহোত্রাদি কর্মের ফল এক প্রকার এবং উপাসনার ফল অন। প্রকার হয়, তাহা হইলে উহাদের অমুষ্ঠান কি করিয়া করা ষাইতে পারে ৮ প্রয়োজন ব্যতিরেকে কর্মের অমুষ্ঠান হইতে পারে না, স্তরাং কৈবলা প্রাপ্তির নিমিত্ত উহার ফল বিশদরূপে বর্ণনা করিতে হইবে। অগ্নিহোত্রাদি ক্রিয়া এবং দেবতোপাসনা রূপ বিদ্যা যদি একই উদ্দেশ্ত প্রাপ্তির উপায়রূপে চিন্তা করিয়া অমুষ্ঠান করা যায় তাহা হইলে উহারা কৈবলাপদ লাভের সহায়ক হয়। সগুণ ও নিপ্তাণ ভেদে রক্ষ ভূই প্রকার। নিপ্তাণ রক্ষ বান্তব এবং সগুণ রক্ষ পরিকল্পিত। কর্ম ও বিদ্যার একতা অমুষ্ঠান করিলে রক্ষ লোক নিবাদী সমন্তিজীবার্মারুল হিরম্যাতর্তর প্রাপ্তি হয়, ভংপর ঐ হিরম্যাত্রর সহিত রক্ষ প্রাপ্তির ঘটিয়া থাকে। হির্ম্যার্গর্ভপ্রাপ্তির নাম মৃত্যুর উত্তরণ এবং রক্ষ প্রাপ্তির নাম অমৃতত্ব লাভ করা। কারণ মার্যাত্মক অম্বাক্রণ মলের নাম মৃত্যুর উত্তরণ এবং রক্ষ প্রাপ্তির নাম অমৃতত্ব লাভ করা। কারণ মার্যাত্মক অম্বাক্রণ মলের নাম মৃত্যু এবং নিত্য পুক্ষবন্ধপ লাভের নাম অমৃতত্ব বা মোক্ষ।

#### অবিছল্পিকা

অদ্ধং তম: প্রবিশস্তি যেহসংভূতিমূপাসতে। ততো ভূয় ইব তে তমো য উ সংভূত্যাং রতাঃ ॥ ১২ সাৰপ্লাক্সবাদ—বে (বাহারা) অস্তৃতিং (অব্যাক্ত বরণ অর্থাং প্রকৃতিকে) উপাসতে (উপাসনা করে) [ভাহারা] অবং তমঃ (গাঢ় অব্বারে) প্রবিশক্তি (প্রবেশ করে), বে উ (বাহারা আবার) সংভূত্যাং রতাঃ (ব্যাকৃতবর্ষণ অর্থাং কার্য্যে রত থাকে) তে (ভাহারা) ততঃ (পূর্ববন্তী লোকদিগহইতে) ভূম ইব (বেন আরও অধিক) তমঃ (অন্ধ-কারে) প্রবেশ করিয়া থাকে]।

স্ক্রোকার্থ—এখানে অব্যাক্তত স্বরূপের হারা তাহাদের অধিষ্ঠাতা কারণ ও কার্যাক্রম অর্থাৎ ঈশ ও হিরণ্যগর্ভকে ব্ঝাইতেছে। আচাহ্য শহর—অসংভৃতি অর্থে কামকর্মের বীজভূত অবিভা বা প্রকৃতিকে প্রহণ করিয়াছেন এবং সংভৃতি হারা কাহ্য ক্রম বা হিরণ্যগর্ভকে বলিয়াছেন। নাহারা অবাক্তকেই ক্রম বোধে উপাসনা করিয়া থাকে তাহাদের প্রকৃতিলয় হয়। তাই পুরাণ বলিতেছেন—"দশ মন্বর্থাণীই তিষ্ঠন্থাক্তলিকাঃ।" আর হাহারা বাক্তস্করণ অর্থাৎ কার্যক্রম বা হিরণ্যগর্ভকে আত্মবোধে উপাসনা করে তাহারা আরও গাচ অক্তব্যের গ্রমন করে অর্থাৎ ইহাদের কেইই সংসারত্বপ গ্রায়াতের হাত ইইতে নিস্তার পায় না।

N. B উবটাচায় এই মন্ত্র পরবন্তী পাঁচটা মন্ত্র বৌদ্ধগণের
নিন্দাপর বলিয়া বাাখা। করিয়াছেন। বাহারা জীবকে জলবৃদ্বৃদ্ তুলা
এবং বিজ্ঞানকে মদশক্তিবং মনে করে ভাহারা অদ্ধ ভমে প্রবেশ করে।
ভাহারা মনে করে মৃত্যুর পর আর জীব জন্মগ্রহণ করেনা, স্ভরাং শরীবগ্রহণ আমাদের মৃক্তির প্রতিই কারণ। বিজ্ঞানস্বন্ধ কোন স্থির
আত্মা নাই, স্ভরাং যম-নির্মাদির সহিত ভাহার সম্ভ হইতে পারে না।
এই ক্রতিবিঞ্চ পথের অনুগামী বলিয়া ভাহাদের মৃক্তি হইতে পারেনা।
বাহারা আবার কর্মপরাঙ্মুখ হইয়া কেবল বিজ্ঞানবাদেই রত থাকে
ভাহারা আরও গাওতর অক্সানাদ্ধকারে প্রবেশ করে।

শকার্থ—অসংস্কৃতিম্—সংভব বা কাব্যের নাম সংভৃতি তদক্ত অসংভৃতি—কারণরূপ অব্যাকত প্রকৃতি।

(২) সংস্কৃতিং—কাধ্য বন্ধ বা হিরন্যগর্ত। সাধ্যকারগণ প্রকৃতির প্রথম কার্য্য মহৎকেই—এই স্বয়ন্ত্, মহেম্বর বা জগৎকারণ উমর সংজ্ঞা দিয়াছেন। ১২। শক্তরভাক্তন্— অধ্না ব্যাক্তাব্যাক্তোপাদনয়েঃ সম্চিচীবয়া প্রত্যেকং নিন্দোচাতে— মন্ধং তমঃ প্রবিশন্তি বেহসংভূকিং সংভবনং সংভূতিঃ সা যক্ত কার্যক্ত সা সংভৃতি স্বক্তা অক্তাহসংভৃতিঃ প্রকৃতিঃ কারণ-মবিআহব্যাক্তাখ্যা তামসংভৃতিমব্যাক্তাখ্যাং প্রকৃতিং কারণমবিজ্ঞাং কামকর্মবীজভূতাসদর্শনাব্যিকান্পাদতে যে তে তদক্তরপ্রেমবাদ্ধং তমোহ-দর্শনাস্থকং প্রবিশন্তি। ততন্ত্রশাদপি ভূষো বহুত্রমিব তমং প্রবিশন্তি য উ সংভৃত্যাং কার্যব্রহাণি হির্ণাগ্র্তাখ্যে রতাঃ । ১২

১২। তাৎপর্য —পূর্বেক কর্ম ও জ্ঞানের সমন্বয় করিতে ইচ্ছা করিয়া পৃথক্ পৃথক্ ভাবে অস্কৃতিত উহাদের নিন্দা করা হইরাছে। এখন ব্যাকৃত ও অব্যাকৃত প্রকৃতির উপাদনার সমন্বয়ের অভিশাণী হইয়া পৃথক্ ভাবে অস্কৃতিত উহাদের নিন্দা করা হইতেছে।

সংভৃতি শব্দের অথ জন্ম বা কাষ্য, ধাহা হইতে এই কাষ্য আদে তাহা অসংভৃতি বা প্রকৃতি। এই প্রকৃতি কাবণ, অবিদ্যা, অব্যাক্ত প্রভৃতি নামে শাল্পে কথিত হইনা খাকে। যাহারা এই কামকর্মের বীজভূত অদর্শনাত্মিকা প্রকৃতিকে আত্মজানে উপাসনা করিয়া থাকে তাহারা তদমূরণ অন্ধতমে প্রবেশ করে। আবার যাহারা কাষ্য এন্দ হিরণাগর্ভের উপাসনান রত হর তাহারা উহা অপেকাণ্ড অধিকত্ব অন্ধতমে প্রবেশ করিনা থাকে।

সংভৃতি সপুদশামুক লিক্ষ শরীর। ইহা মায়াবীজের কাষ্য। ইহাকেই তথ্দর্শিগণ হোত্তা ধাকির। থাকেন। প্রমান্তা মান্তা ও তাহার কার্য্যের বাহিরে। এই প্রমান্তাকে জানিলেই মোক্ষ প্রাধি ঘটে।

#### সংভবাসংভবোপাসনয়োঃ क्लम्

অক্তদেবাতঃ সংভবাদশুদান্তরসংভবাং। ইতি শুশ্রুম ধীবাণাং যে ন স্তবিচচক্ষিরে॥ ১৩

সাৰস্থাসুবাদ—সংভবাং (কাণ্য ব্ৰহ্মোপাসনার ফল) অক্সদেব(ভিন্নই)
অসংভবাং (এবং অব্যাক্ত কারণ বা প্রকৃতির উপাসনা হইতে বে ফল
হয় তাহা ) অন্তং (অন্ত প্রকারই) আছ: (ধীর ব্যক্তিগণ বলিয়াছেন)
বে (বে ধীর ব্যক্তিগণ) ন: (আমাদিগের নিকট) তং (এই সংভৃতি

ও অসংভৃতির কল ) বিচচন্দিরে ( ব্যাখ্যা করিয়াছেন ) ধীরাণাং ( ধীর ব্যক্তিগণের ) ইতি ( এই পূর্বোক্ত সিদ্ধান্ত ) ভশ্রম ( আমরা ভনিয়াছি)।

শ্রেকার্থ – বিধান্ ব্যক্তিগণ—কার্য ব্রন্ধের উপাসনার ফল হইতে অব্যক্তের উপসনার ফল সম্পূর্ণ পৃথক বলিয়া সম্প্রদায় ক্রমে ব্যাখ্যা করিয়া আসিকেছেন।

শব্দার্থ—(১) সংস্তবাৎ ও অসংস্তবাৎ—পূর্বল্লোকোক্ত সংভৃতি ও অসংভৃতির স্থানে গৃহীত হইয়াছে।

২০। শব্দেশার—অধুনোভয়োকপাসনয়োঃ সমুদ্ধকারণমব্যবফলভেদমার—অক্তদেবেতি। অক্তাদেব পুথগেবাছঃ ফলং সংভ্বাং
সংভূতেঃ কার্য্যরক্ষোপাসনাদ্দিমালৈশ্বর্গলক্ষ্যং ব্যাখ্যাতবন্ত ইত্যর্থঃ।
তথাচাক্তদাহরসংভ্বাদসংভূতেরব্যাক্তাদব্যাক্বতোপাসনাদ্
যত্তমন্ধং
তমঃ প্রবিশস্থীতি প্রকৃতিলয় ইতি চ পৌরাণিকিক্ষচাতে ইতোবং
তক্ষম নীরাশাং বচনং যেন ন্তবিচচক্ষিরে ব্যাক্ষতাব্যাক্ষতোপাসনাফলং
ব্যাখ্যাতবন্ত ইত্যর্থঃ। ১৩

১০। ভাৎপর্য — এই নাম সংভৃতি ও অসংভৃতির সমন্বরের কারণ প্রদর্শিত হইতেছে। কার্যব্রহ্ম হিরণাগর্ভের উপাসনার ফল একরপ এবং অব্যাক্ত প্রকৃতি উপাসনার ফল অক্তরপ। কার্যা ব্রহ্মের উপাসনাদারা অনিমাদি ঐক্থা লাভ হয় এবং প্রকৃতির উপাসনা দারা প্রকৃতি লয় হয়। তর্দর্শিগ ব্যাক্ত ও অব্যাক্ত উপাসনার ফল এইরূপে বর্ণনা করিয়াছেন।

কার্যারন্ধ ও প্রকৃতির ভেদ মতিভেদ হুইতে উংপর। বাস্তবিক পক্ষে উহাদের কোন ভেদ নাই। প্রন্ধতন্ত ব্যাখ্যা করিবার জন্মই এই ভেদ দেশান হয়। এবং এই ব্রন্ধজানই পর্ম পুরুষার্থ।

# সংভূত্যসংভূতিসমূচয়কলম্

সংভূতিং চ বিনাশং চ যন্তবেদোভয়ং সহ। বিনাশেন মৃত্যুং তীর্ঘা সংভূত্যামৃতমন্তে॥ ১৪

সাহ্যামুবাদ—য: (বে ব্যক্তি) সংভূতিং চ (কারণরূপ প্রকৃতি) বিনাশং চ (এবং কার্যারূপ হির্ণাগর্ভকে) উভয়ং সহ (একব্যক্তি নিশাগ বলিরা) বেদ (জানে) [দে] বিনাশেন (হিরণাগর্ভের উপাসনা দ্বারা) মৃত্যুং তীর্হা (সংসারকে অভিক্রম করিয়া) সংভ্তাা (অব্যক্ত প্রকৃতির উপাসনা দ্বারা) অমৃতং (দেবতাম্বভাব): অলুতে (লাভ করিরা থাকে)।

শ্রোকার্থ—বে ব্যক্তি প্রকৃতি ও তংকাগ্যকে ক্রমে একই ব্যক্তির নিশান্ত বলিরা জানে সে কাবা ব্রন্ধের উপাসনা বারা সংসার অভিক্রম করে এবং কারণের উপাসনাবারা দেবভাত্মভাব প্রাপ্ত হয়। উব্টাচার্য্য এখানেও সংভৃতি এবং বিনাশকে পরব্রদ্ধ এবং জগদ্রূপে ব্যাপ্যা করিয়াছেন।

শব্দার্থ—(১) সংস্কৃতিম্—শ্ররাচার্যা প্রোদরাদি বারা অকারলোপ করিয়া অসংভৃতি অর্থ করিয়াছেন। উবটাচার্যা সমস্ত জগতের উৎপত্তির একমাত্র কারণ পরবন্ধ অর্থ করিয়াছেন।

- (২) বিলাশম্—কাধ্যে। যাহার বিনাশ আছে তাহাই বিনাশ অৰ্পাদিয়াং অচ্। ধশে ধশার আরোপ হইয়াছে।
- ১৪। শক্তবাস্ত্ৰ-যত এবমতঃ সম্ভৱঃ সংভৃতাসংভৃত্যাপাসন-বায় কৈ এবৈকপুক্ষাৰ্থ হাং চেতাহি—সংভৃতিং চ বিনাশং চ বস্ত্ৰেদোভয়ং সহ। বিনাশেন বিনাশো ধর্মো ষশ্ৰ কাৰ্যাশ্ৰ স তেন ধর্মিগাতেদেনোচাতে বিনাশ ইতি। তেন তত্পাসনেনানৈ ব্যাধিক মাদিদোবজাতং চ মৃত্যুং তীর্মা হিরণাগর্ভোপাসনেন অনিমাদিপ্রাপ্তিঃ কলম্। তেনানৈ ব্যাদি মৃত্যুমতীত্যাসংভৃতাহিবাকেতোপাসনয়হমৃতং প্রকৃতিলয়লক্ষণমন্ত্র । সংভৃতিং চ বিনাশং চেতা ত্রাবর্ণলোপেন নির্দেশো প্রইবাঃ । প্রকৃতিলয়্লক ভাছবোবাং । ১৪
- ১৪। তাৎপষ্ঠ—সংভৃতি এবং অনংভৃতি, এই উভয়বিধ উপাসনা একই পুরুষার্থের জন্ম অন্তাইত হইয়া থাকে। ভিন্ন ভিন্ন ভাবে উপাসনা করিলে যখন সেই পুরুষার্থ লাভ হয় না, তখন ভাহাদের সমন্বয় একান্ত প্রোজন। এই মন্ত্রে সমন্বয়ের ফল কথিত হইতেছে। অনৈশ্ব্য, অংশ ও কাম প্রভৃতি লোষসমূহকেই লান্ত্রবিদ্গণ মৃত্যু বলিয়া বর্ণনা করিয়াছেন। হিরণাগর্ভের উপাসনা নারা প্র্লোক মৃত্যু অভিক্রম করিয়া অনিমাদি এখার্য লাভ করিতে পারা যায় এবং অব্যাক্ত উপাসনা নারা প্রকৃতিলক্ষণ অমৃত্যু লাভ হয়।

সংভৃতি কারণ এবং বিনাশ কার্য। এই মন্ত্রে কার্যুকারণের একর প্রদর্শিত হইয়াছে। যিনি কার্যুকারণ তত্ত্বের একর জানেন তিনি অনৈখর্যাদি মৃত্যু অভিক্রম করিয়া প্রকৃতিলয়রণ অমৃতত্ব লাভ করিয়া থাকেন। কার্য্যের বিনাশ হইলে তাহা মায়াবীজ কারণে লীন হয়। এই মায়া চৈতজ্যের ক্রীডনক মাত্র। প্রকৃতির উপাসনা হারা স্বাভাবিক অজ্ঞান দ্রীভৃত হয়। তৎপর উপাসকের পরব্রহ্ম সম্ভীয় জ্ঞান জয়ে। এই পরবৃদ্ধই বস্ততঃ কার্যুকারণাত্মক। ইহার দর্শনই মৃক্তি।

## সূৰ্য্য-প্ৰাৰ্থনা

হিরগ্নয়েন পাত্রেণ সত্যস্তাপিছিডং মূখম্। তবং প্ররপার্ণু সত্যধশায় দৃষ্টয়ে 🕶 ॥ ১৫

সাৰ্মানুবাদ—হিরণায়েন (হিরণাবছজ্জল) পাত্রেণ (পাত্র অর্থাং ঢাকনী হারা) সভ্যসা (সভ্যস্বরূপ পুরুষ অর্থাং ব্রহ্মের) মৃথম্ (পরীর) পিহিতম্ (আরুত রহিয়াছে)। প্রন্ (হে স্বলোকপোষক আদিত্য) হং (তৃমি) তং (সেই অপিধানপাত্র) সভ্যবর্মায় (সভ্যজানেচ্ছু ম্মুক্র) দৃষ্টয়ে (অবগতির নিমিত্ত) অপাবৃণু (অপারুত কর অর্থাৎ স্রাইয়া লও)।

ক্রোকার্থ—আদিত্যমণ্ডলের তেজ সেই পরব্রন্ধের তেজের প্রকাশক, তাই নারায়ণ বা বন্ধকে আদিত্যমণ্ডল মধাবন্তী বলিয়া বলা হইয়াছে। আমরা বন্ধের বাজ্জপের বারা বাহাতে, মোহিত না হই সেই জন্ত এই প্রার্থনা। আমরা নদীল্লমে যেন মন্ত্রীচিকার আবন্ধ না হই, সবিভ্-তত্তল করিয়া যেন পরবন্ধে উপনীত হইতে পারি।

শব্দার্থ—(১) হিরক্সমেন—বর্ণনিমিত বর্ণাৎ কর্ণের ক্রায় দীরিশালী।

- (২) **পিছিত্তম্**—অপি উপদর্গের অকারের লোপ হইয়া পিছিত শব্দ হইয়াছে ।
  - (৩) সভ্যস্য-শতাশ্বরণ ব্রন্ধের। সতাং জ্ঞানমনম্বংব্র দ্বেভি শ্রন্থে:।
- (৪) **মুখম্—**শরীর বা বরপ। অবহবের ছারা অবহবী লক্ষিত হইতেছে।

<sup>\*</sup> বন্ধুৰ্বেৰেৰ বিতীয় লাইনে—"বোহদাবাৰিতো পুৰুব: লোহদাবহৰ্" আছে।

- (৫) সভ্যবর্দ্ধায়—সভা হইয়াছে ধর্ম বার ভাহার জন্ত। মাহ্য শীয়সভাব ভূলিয়া রহিয়াছে, সেই ভ্রমাপনোদনের জন্ত। বহীর অর্থে চতুথী।
- (৬) **দৃষ্টরের** প্রকৃত দর্শনের নিমিত্ত অর্থাৎ বাহিরের চাকচিক্যেই যেন আত্মবিশ্বত না হয় সেই জন্ম।
- ১৫। **শত্তরভাত্তাশু—** মানুষদৈববিত্তসাধ্যং ফলং শান্তলক্ষণপ্রেক্ততি-লয়ান্তম্। এতাবতী সংসারগতিং। অতঃপরং পুরোক্তমাব্যৈবাভ্-বিজ্ঞানত ইতি স্বাস্থভাব এব স্বৈধ্পাসংক্রাস জ্ঞাননিষ্ঠাফলম। এবং প্রবৃত্তিনিবৃত্তিলক্ষণো বেদার্থোচ্জ প্রকাশিত:। তক্ত প্রবৃত্তিলক্ষণস্য বেদার্থস্য বিধিপ্রতিষেধলক্ষণস্য রুংক্ষস্য প্রকাশনে ব্ৰান্ত্ৰস্থ্ নিবৃত্তিলক্ষণস্য বেদাৰ্থস্য প্ৰকাশেন অতঃ উर्दः दृश्नाद्रगाक्रम्भयुक्तः, जब निरंयकानियानानात्तः कर्ष कृर्दन् জিজীবিষেদ্ যোবিদ্যয়া সহাপরএকবিষয়য়া ততকং বিদ্যাং চাবিদ্যাং চ যন্তবেদোভয়ং সহ। অবিদায়া মৃত্যুং তীর্বাবিদায়া হয়তমন্ত ইতি। তত্র কেন মার্গেনামূতরমল্ল ইত্যুচাতে—তথ যত্তৎ সভামদৌ স আদিতো৷ ব এব এত খিন্ম ওলে পুরুষো বন্চায়ং দক্ষিণে অকন্ পুরুষ এতত্ত্যং সতাং ব্ৰেমাপাসীনো যথোক্তকশ্বকৃত য: সোইস্কালে প্ৰাপ্তে সত্যাত্মানবাত্মন: প্রাপ্তিভার: যাচতে—হিরপ্তরেন পাত্রেণ। হিরপ্তর-মিব ছিরণারং জ্যোতিম'য়মিভোতং। ডেন পাত্রেণেবাপিধানভূতেন সভাক্তৈবাদিতামওলস্থ বন্ধণো>পিহিত্যাক্ছাদিতং মুধং দারং তত্তং হে প্ৰলপাৰণ অপদাৰৰ সভান্দাৰ তব সভাস্তোপাদনাং সভাং ধৰ্মো যক্ত মম সোহহং সভাগ্মা তকৈ মহম্পৰা তথাভূতক ধৰ্মজামুদ্ধাতে मृष्ठेरत्र म**ल्याचा नल्वजनकस्य । :**६
- ২৫। তাৎপর্য্য—মাত্ব ও দৈববিজের বারা বে সকল পান্তীয় কার্ব্যের অনুষ্ঠান করা বার তাহার ফলে প্রকৃতিলয় পরান্ত হইতে পারে। এই প্রকৃতিলয় পরান্তই সংসার। এই তার উত্তীর্ণ হইলেই পরমান্তার সাক্ষাং হয়। অতএব দেখা বাইতেছে যে, বৈদিক কর্ম বিবিধ—প্রবৃত্তি লক্ষণ ও নিবৃত্তি লক্ষণ। প্রবৃত্তি লক্ষণ কার্য্যবারা সংসার ও নিবৃত্তি লক্ষণ কার্য্য বারা পরাগতি প্রাপ্ত হওরা বার। এই মন্ত্র অমৃতজ্বের পথই বলিয়া দিতেছে। বার ব্যতীত ব্রক্ষের নিকট বাওয়া বার না, এই জন্ত

সর্বাত্মস্বরূপ আদিতোর নিকট হার প্রার্থনা করা হইতেছে। এই আদিতা মণ্ডলে যে অফি প্রুব বাদ করেন তিনিই আয়া। আদিতোর তেজে সেই সতাম্বরূপ রক্ষের মুখ আর্ড রহিয়াছে বলিয়া আদিত্যকে প্রার্থনা করা হইতেছে—হে পৃষন্, আপনি সত্যম্বরূপ রক্ষের হার উদ্ঘাটিত কম্বন . অমুষ্ঠাতা যেন সেই সতাম্বরূপের উপলব্ধি করিতে পারে। সবিতার বরণীয় ভর্গই আমাদিগকে আল্বজ্ঞানের অভিমুখে লইয়া যায়। অফণের কিরণ যেমন ক্র্যা কিরণ হইতে অভিয়, ক্র্যোর জ্যোতিও সেইরূপ রক্ষজ্যোতি হইতে অভিয়। আদিতামগুলম্থ পুরুষ পূর্ণ। অমুষ্ঠাতাও পূর্ণ, যেহেতু তিনি এ দেহ, ইল্রিয় ও বৃদ্ধির সাক্ষী। এই সতাম্বরূপ রক্ষজ্ঞান হইলেই মৃক্তি হয়।

# সূৰ্য্য-প্ৰাৰ্থনা

পৃষয়েকর্ষে যম সূর্যা প্রাজাপত্য ব্যুহ রশ্মীন্ সমূহ। তেজো যতে রূপং কল্যাণতম তত্তে পশ্মামি যোহসাবসৌ পুরুষঃ সোহহমিমি ॥১৬

সাজ্যাসুবাদ—প্রন্ (হে জগংপোষক) একর্ষে (হে একজ্বণেগন্থঃ) ষম (হে জন্তর সংযমনকারী) স্থা (হে স্ট্গমনকর্ত্তঃ) প্রাজাপতা (হে প্রজাপতির পূত্র) রশ্মীন্ (তোমার রশ্মি সম্হকে) বৃহে (বিশেষ-রূপে সংহার কর) তেজঃ (এবং তাপক [ভর্জক] তেজ সমূহকে) দম্হ (সমাক্রূপে সংহার কর) [যেন] যথ তে (যাহা তোমার) কল্যাগতম (হে মঙ্গলদাতঃ) রূপং (স্বরূপ) তথতে (তোমার সেইরূপ) পশ্যামি (দেখিতে পারি)। যং (যিনি) অসৌ অসৌ (ঐ দূরবন্তী আদিত্যমণ্ডলন্থ) পূরুষং (ব্যাহাতির অবয়বরূপী পূরুষ) সং (তিনি) অহমন্মি (আমিই অধাথ আমাতে ও আদিত্য মণ্ডলন্থ পূরুষে কোনতেদ নাই)।

শ্রোকার্ধ—কবি আয়দর্শনের অভিলাষী হইয়া আদিত্যের স্থতি করিতেছেন। ভগবান্ সবিতা বেন অন্তগ্রহ করিয়া দৃষ্টিরোধকারী স্বীয় রশ্মি সমূহ বিদ্রীত করেন এবং ঋষি বেন সবিভ্যতাল্যর্গত প্রবের মৃত্তিকে স্বীয় মৃত্তি হইতে অভিয়ভাবে দর্শন করিয়া কৃতকৃতার্থ হইতে পারেন।

### अकार्य-(>) अकटर्य-अक्यांक खंडा । अक्यांक शङा ।

- (২) বোসাবসৌ—প্রথম অসৌ বারা আদিত্যমঙলয় পরোক
  রক্ষের কথা বলা হইতেছে এবং বিতীয় অসৌ বারা শাল্প দৃষ্টিতে তাঁহারই
  অপরোক ভাব স্টিত হইতেছে।
- (৩) **অহম্—অশ্বংপ্র**ত্যয়ালম্মভূত। এগানে অহংগ্রহ উপাসনার কথা বলা হইতেছে।
- ১৬। শক্রভাব্যন্—প্ররিভি। তে প্রন্। জগতঃ পোষণাং
  প্রা রবিস্থাকৈ এব ঋষভি গছভীতোক্ষিঃ। তে একরেঁ। তথা
  সর্বস্ত সংব্যনাদ্ ষ্মঃ। তে ধ্যা রশ্বীনাং প্রাণানাং রদানাং চ
  শীকরণাং প্রাঃ। তে প্রাঃ। প্রজাপতেরপতাং প্রাজাপতাঃ। তে
  প্রাজাপতা। বুছে বিগমর রশ্বীন্ শান্। সমূহ একীকুরু উপসংহর
  তে তেজভাপকং জ্যোতিঃ। বতে তব রূপং কল্যাণ্ডমমতাগুশোভনং
  তত্তে ভবান্থনং প্রসানাং প্রায়ি। কিং চাহং ন তু বাং ভৃত্যবদ্
  যাচে ধোসাবাদিত্যমপ্রলম্ম ব্যাহ্বত্যবহ্বং প্রুষঃ প্রশাকার্থাং পূর্ণং
  বানেন প্রাণব্দ্যান্থনা জগং সমস্তমিতি প্রুষঃ পুরি প্রনালা পুক্রঃ
  সোহহুমন্মি ভবাদি। ১৬

১৬। ভাৎপর্ম ্য—এই ময়ে পুষার বরুপ কথিত হইতেছে। জগতের পোষণ করেন বলিয়া ইনি পুষা, তিনিই একাকী গমন করেন বলিয়া একবি, তিনি সকলকে সংযমিত করেন বলিয়া ষম, বলিয়, প্রাণ ও রসের গ্রহণকারী বলিয়া ইনি স্থা, প্রজাপতির অপত্য বলিয়া ইনি প্রাজাপত্য—এতাদৃশ পৃষা স্বীয় রশ্মিসমূহ দূরীভূত করিয়া আপনার তাপক জ্যোতি-সমূহের সংহার করুন ইহাই তাহার নিকট প্রার্থনা। আয়ার প্রসাদে আমি যেন তাহার শোভন বরুপ দেখিতে পাইতেছি। আমি ভূত্যের নায় তাহাকে যাজা করিতেছি না, আমি তাহারই বরুপ এবং ঐ আদিত্যমন্তলম্ব পূর্ণ পুক্ষ হইতেও আমি ভিন্ন নই।

### মুমুকোরস্কালকর্ত্ব্যম্

বায়ুরনিলমমৃতমথেদং ভস্মান্তং শরীরম্। ওঁক্রতো শ্বর কৃতং শ্বর ক্রতো শ্বর কৃতং শ্বর॥ ১৭

সানুয়ানুবাদ—বারঃ (প্রাণবার্) অনিলং (প্রান্তরণ) অমৃতং (অধিদৈবতাত্মকে [প্রাপ্ত হউক]) অধ (লিফদেহের উৎক্রান্তির পরে) ইনং শরীরম্ (এই বুল দেহ) ভন্মান্তং (ছত হইয়া ভন্মশেষ) [হউক] ওম্ (হে অগ্নিরূপী আন্মন্) ক্রতো (হে সংক্রাত্মক) ক্রতং (এতাবং যে শুভাশুভের সম্পাদন করিয়াছ তাহা) শ্বর (শ্বরণ কর)। ক্রিতো ইত্যাদি বিক্রক্তি আদর প্রধর্শনের জন্ম]।

ক্রোকার্থ—এই মত্রে যোগা অন্তিমকালে স্বীর কর্ত্বর সরণ করিতে-ছেন। তিনি বলিতেছেন—মিয়মাণ আমার প্রাণবার্ অধ্যাত্ম পরিচ্ছদ পরিত্যাগ করিয়া অবিদৈবিকারা অমৃতস্বরূপ অনিলকে প্রাপ্ত হউক, আমার এই সুল শরীর অগ্নিতে হত হইয়া ভস্মতে পরিণত হউক। হে সংকল্লাত্মক মন। এতাবংকাল যে সকল শুভাশুভ কন্মের অপ্তঠান করিয়াছ তাহা স্মরণ করিবার সময় উপস্থিত হইয়াছে। অতএব প্রণব-সরূপ ব্রন্ধেতে নিবদ্ধ হইয়া তাহা সরণ কর।

# नकार्व (১)-वाय्-वापवाय्।

- (২) অনিলম্—ক্রায়্ররপ জগতের প্রাণ। পূর্বে মাতরিকা বলা
   হইরাছে।
- (৩) ওঁম্—এই শব্দ বন্ধের বাচা ও বাচক উভয়রূপেই ব্যবহৃত হইয়া থাকে। Cf "ওম্ ইত্যেকাক্ষরং ব্রহ্ম"—গীতা। "ভক্ত বাচকঃ প্রশবঃ"—পাতঞ্চ দর্শন।
- (৪) ক্রেড়া—ক্রত্ এই শব্দের সম্বোধন। বেদে ক্রতৃশব্দ কর্ম ও কর্মফল, এই উভয় অর্থেই ব্যবহৃত হইয়া থাকে। এথানে যজ্জপী ভগবানু বা সংকল্পায়ক মন এই উভয়েতেই প্রযুক্ত হইতে পারে।
  - (c) কৃত্য—এতাবং কাল প্রয়ন্ত অমুষ্ঠিত কর্ম।
- ১१। শহরভাক্তন্—বার্রিতি। অধেদানীং মম মরিয়তং বার্ং প্রাধানং পরিছিলং হিবাধিদৈবতায়ানং সর্বায়াকমনিলং অনৃতং প্রায়ানং প্রতিপঞ্চতামিতি বাক্যশেষ:। লিক চেমং জানকর্মনংক্রম্থকামিরিতি প্রইবান্। মার্গ্রাচনসামর্থ্যাং। অধেদং শরীরং অটো হতং ভল্লান্তং ভ্রাং। ওমিতি যথোপাসনন্ ওং প্রতীকাম্মন্ত্রাং সভ্যায়্রকমল্লাখ্যং প্রজাভেদেনোচাতে। হে ক্রতো সংক্রাম্মক্রম্বর বল্লম স্প্রবাহ তক্ত হালোহয়ং প্রভাগত্তিতং কর্ম এতারজং কালং ভাবিতং ক্রমল্লে শর বল্লয়া বালাপ্রভৃত্যকৃত্তিতং কর্ম তচ্চ শর। ক্রতো শর করং বর্তি প্রব্চনমাদরার্থন্। ১৭

১৭। ভাৎপথ ্য-দেহের কাণ্য আমার শেষ হইছাছে, অতএব মৃত্যুকালে আমার প্রাণবায় এই লীবাঝা ধারা পরিচ্ছির দেহকে পরি ত্যাগ করিয়া বাহ্ বাযুতে মিপ্রিত হউক অর্থাৎ স্ক্রোঝা বাযুকে অবলমন করক। জানকর্মসংকৃত এই লিঙ্গ পরীর উৎক্রান্ত হউক। অনন্তর এই শরীর অগ্রিতে হত হইয়া ভ্রমে পরিণত হউক। হে ওম্ প্রতীকাত্মক মিয়, হে সংক্রান্তক যঞ্জ, আমার স্বর্ণীয় বিষয় স্বরণ কর, এতকাল পর্বান্ত যে ভাবনা করিয়াছ তাহা স্মবণ কর। আদরে বিরুক্তি।

# অগ্রি-প্রার্থনা

- (a) সানুষাকুবাদ—দেব অগ্নে, (হে ছোতনাত্মক অগ্নিদেব)
  বিধানি (সমন্ত) বযুনানি (কপ্সমূহ) বিদান্ (জানিয়া) অস্মান্
  (আমাদিগকে) রায়ে (ধন অর্থাং কপ্মফল ভোগের নিমিত্ত) স্থপথা
  (পোতন অর্থাং শুক্লগতি ছারা) নয় (চালিত কর)। অস্মং
  (আমাদিগ হইতে) জ্হরাগম্ (বঞ্চনাত্মক) এনঃ (পাপকে) যুয়োবি
  (বিযোজিত কর) তে (তোমাকে) ভৃষিষ্ঠাং (যথেষ্ট) নমউকিং
  (নমোবাক্য) বিধেম (নিবেদন করিতেছি)।

শ্রেকার্থ — মৃত্যুরপর মান্ত্র কর্মান্ত্রায়ী শুরু ও কুঞ্চ এই বিবিধ গতি প্রাপ্ত হইরা থাকে। শুরুমার্গে গমন করিলে ভাহাকে আর পৃথিবীতে ফিরিয়া আসিতে হয় না, কিছু কুঞ্চমার্গে গমন করিলে ভাহাকে গতায়াত করিতে হয়। যোগী দেহাস্থকালে অগ্নির নিকট তাই শুরুগতি প্রার্থনা করিতেছে। শুধু প্রার্থনা করিলে হইবে না, কীবকে স্বকৃত পাপ ও পুণ্যের ফলভোগ করিতেই হইবে। তাই তিনি হাহাতে অশুভ কর্মের অস্টান না করেন ভাহার জন্যও অগ্নির নিকট প্রার্থনা করিতেছেন। লোভজনক পাপের সংস্পর্শে আসিয়া মান্ত্র অধঃপাতে হায় অভএব যাহাতে পাপের সংস্পর্শে আসিয়া মান্ত্র অধঃপাতে হায় অভএব যাহাতে পাপের সংস্পর্শে আসিতে না হয়; পাপ হইতে দ্বে অবস্থান করা হায় ভাহার জন্যও প্রার্থনা করা হইতেছে। এখন আর সময় নাই, ভাই বেশী কিছু না বলিয়া তিনি শুধু অগ্নির নিকট আত্মনিবেদন

করিতেছেন। ভগবানের নিকট আত্মনিবেদনই পাপ সংস্পর্নত্যাগের শ্রেষ্ঠ উপায়।

শংশ — স্থাপথা—শোভন পথে অর্থাং উত্তরায়ণমার্গে। তাই ভাষাকার বলিতেছেন—স্থপথেতি বিশেষশং দক্ষিণমার্গনিবৃত্তার্থম্। এই পথ্যম দেবহান, পিতৃহান, দক্ষিণারন, উত্তরায়ণ এবং জন্ন, কৃষ্ণ পথ প্রভৃতি নামে খ্যাত।

- (২) রামে—ধনের নিমিত্ত অর্থাৎ কর্মকর ভাগের নিমিত্ত। সৃত্তি লক্ষণ ধনের নিমিত্ত—উবটাচার্যা। কর্মণ জ্ঞান ফল ভোগের নিমিত্ত— আনন্দ ভটোপাধ্যার।
  - (७) रश्नामि-कर्य वा खळा।
  - (9) युद्यांवि-विष्क कत्र।
- (৫) লম-উক্তিম্—নমোবাক। নম এই কথা। ইহাই আথানিবেদনের কথা। মায়ুষ যখন নিজকে নিতান্ত ঘূর্গত মনে করে তথনই
  এই আথানিবেদনের ভাব তাহার মনে জাগ্রং হয় এবং স'ভার পথে
  অগ্রসর হইতে সমর্থ হয়। ভগবানের প্রিয়ভক্ত ও স্থা অর্জুন তাই
  বলিতেছেন—বিহাত্তেইহং শাধি মাং দং প্রেপরম্।
- চে। শ্রেরভাব্যশ্—পুনরজেন মন্ত্রেণ মার্গং যাচতে অয়ে নয়েতি।

  হে অয়ে নয় গময় য়পয়া পোভনেন মার্গেণ। য়পয়েতি বিশেষণং
  দক্ষিণমার্গনিব্তার্থ্। নিবিলােইং দক্ষিণেন মার্গেণ গতাগতলকণেনাতাে যাচে ছাং পুন: পুনর্গমনাগমনবর্জিতেন শোভনেন পথা নয়।
  রায়ে ধনায় কর্মফলভাগয়েতার্থ:। অস্মান্ য়থােকধর্মফলবিশিটান্
  বিশানি স্বাণি হে দেব বয়নানি কর্মাণি প্রজ্ঞানানি বা বিঘান্ জানন্।
  কিং চ য়্য়োধি বিয়োজয় বিনাশয় অস্মং অস্বতাে জ্হরাণং কৃটিলং
  বঞ্নাজ্যকং এনঃ পাণম্। ততাে বয়ং বিভন্ধাং সন্তঃ ইটং প্রাপস্থাম
  ইতাভিপ্রায়ঃ। কিয় বয়মিদানাং তে ন শকুয় পরিচার্যাং ,কর্জ্বং
  ভ্রিদাং বছতরাম্। তে তৃতাং নমউকিং নমন্তারবচনং বিধেম
  নমকারেণ পরিচরেমেতার্থং। অবিভয়া য়ত্যুং তীর্থা বিভয়ায়্তময় তে।
  বিনাশেন য়ত্যুং তীর্থা সংভ্তায়তময় ত ইতি শ্রুথা কেচিং সংশয়ং
  ক্রিয়। অভয়েরিরাকরণার্থং সংকেপতাে বিচারণাং করিবাায়ঃ।

তত্র তাবং কিংনিমিত্ত: সংশয় ? ইত্যুচ্যতে। বিছাশকেন মুখ্যা পরমাত্ম-বিভৈব কমার সূভতে অযুত্তং চ। নন্তায়াঃ পর্যাত্মবিভায়াঃ কর্মণক বিরোধাৎ সমুক্তরাত্বপতিঃ। সভ্যম্। বিরোধন্ত নাবগমাতে वित्राधिवित्राध्याः माञ्चल्यामक दार । यथा विश्वाश्क्रीनः विद्याभागनः **Б मान्नश्रमानकः** ७वा जिंद्राधाविद्राधावित। यथा Б न हिःचार সর্বভূতানি ইতি শাস্থাদবগতং পুনঃ শাস্ত্রেণৈব বাধ্যতে অধ্বরে পতং হিংক্তাদিতি। এবং বিভাবিভয়োরপি তাব। বিভাকর্মণোক সম্চয়ো ন। ছরমেতে বিপরীতে বিষ্,চী অবিষ্ঠা যা চ বিদ্যোতি শ্রতে:। বিদ্যাং চাবিভাং চেতি বচনাদবিরোধ ইতি চের। হেতুস্বরূপকল-বিরোধাং। বিভাবিভাবিরোধাবিরোধরোবিকল্পাসংভবাং সমুচ্চয়-বিধানাং অবিরোধ এব ইতি চের। সহসংভূবামূপপত্তে:। ক্রমেণৈ-কাশ্রয়ে সাতাং বিভাবিজে ইতি চেন্ন। বিভোৎপদ্ধাববিভারা হস্ততাত্ত-मायायश्विषाञ्चलपादाः। न व्यक्तिकः अवानक्तिः विकारमार्गरहो যশিষাশ্রমে ভদুৎপন্নং ভশিন্নেবাশ্রমে শীতোহয়িরপ্রকাশো বা ইতা-বিভায়া উৎপত্তিন পি সংশয়ে। হজানং বা। যশ্বিন্ স্বাণি ভূতাক্তাবৈথবা-ভূষিজানত:। তত্র কো মোহ: ক: শোক: একত্বমনুপশুত ইতি শোক-মোহা অসংভবশ্রত:। অবিদ্যাসম্ভবাত্তপাসনক্ত কর্মণোহপ্যসুপরি-নবোচাম। অয়তমলুত ইত্যাপেকিকময়তং বিভাশবেন প্রমাত্ম-বিভাগ্রহণে হিরক্ষেনেভ্যাদিনা দার্মার্গাদিব।চন্মত্রপপন্নং স্থান্তশাত্ পাসনয়া সন্কয়ো ন পরমাত্মবিজ্ঞানেনেতি যথামাভিব্যাখ্যাতং এব মন্ত্রাণামর্থ ইত্যুপরম্যতে। ১৮

ইতি শ্রীগোবিন্দভগবংপাদশিক্সন্ত পরমহংসপরিব্রাজকাচাষ্যক্ত শ্রীশঙ্করভগবতঃ ক্বতৌ বাজসনেরসংহিতোপনিষ্ডাক্সং সংপূর্ণম্! ও তংসং।

১৮। ভাৎপর্য — আদিত্যের নিকট মার্গ প্রার্থনা করিয়া এখন অগ্নির নিকট, মার্গ প্রার্থনা করা হইতেছে। হে অগ্নি, শোভন পথে আমায় লইয়া বাও। বাহাতে দক্ষিণমার্গে বাইতে না হয় এই জক্ত হুপথ বলা হইল। দক্ষিণমার্গে গমন করিলে আবার ফিরিয়া আসিতে হয় এই জক্ত দক্ষিণমার্গের নির্ভির কামনা করা হইতেছে। হে অগ্নি আসনি আমাদের সমুদর কর্মের বিষয় অবগত আছেন, অভএব আমাদিগকে কর্মফল ভোগ

করিবার নিমিত্ত লইয়া চলুন। বঞ্চনাত্মক পাপ আমাদিগ হইতে বিযুক্ত কলন। তাহা হইলে আমরা বিশুদ্ধ হইয়া ইটফল লাভ করিতে দমর্থ হইব। বিশেষরূপে তোমার পরিচর্যা করিতে অপক্ত বলিয়া আমরা নমন্বারের হারা ভোমার পরিচর্যা করিব।

### শান্তিময়ঃ

(b) ওঁ পূর্ণমদঃ পূর্ণমিদং পূর্ণাৎ পূর্ণমূদচাতে। পূর্ণস্থ পূর্ণমাদায় পূর্ণমেবাশিয়তে॥ ওঁ শান্তিঃ ওঁ শান্তিঃ ওঁ শান্তিঃ।

N B আদিও অভে শান্তিমন্ন পাঠ করিতে হয় তাই শান্তিমন্ত্র বলা হইতেছে।

(b) সাধ্যাসুবাদ— ও্ম্ (ইহা বারা এক্ষের বরুপ নির্দেশ করা হইতেছে)। অন: (বৃদ্ধির অতীত বিনি) পূর্ণম্ (তিনি পূর্ণ) ইদং (এবং বৃদ্ধির বিষয়াভূত বিনি) পূর্ণম্ (তিনিও পূর্ণ) পূর্ণাং (এই পূর্ণবৃদ্ধ করা হইতে) পূর্ণম্ (হিরপাগর্ভাষা পূর্ণবৃদ্ধ) উদচাতে (অবতীর্ণ হয়েন)। পূর্ণং (বিরাট) পূর্ণমা আদায় (পূর্ণেরই মহিমা গ্রহণ করিয়া) [থাকে] পূর্ণমেব (কিন্তু সর্কাত্র পূর্ণই) অবশিষাতে (বিরাজ করে)।

শ্লেকার্থ—হিরণাগর্ভ হইতে প্রপঞ্চ পর্যন্ত সকলই পূর্ণএন্দের মহিমা স্বতরাং পূর্ণ। তাই ঋগ্বেদ বলিতেছে—এতাবানক মহিমা ততোজায়াংক প্রকাং। মহিমা বা বিকার ম্বান্তব বলিয়া পূর্ণহরপের হানি প্রসক্ষ নাই।

वं नाष्टिः

# **ঈশাবাস্যরহস্যসারঃ**

( )

সতাং জ্ঞানমনস্তং চ নিকলং নিজ্জিয়ং প্রবম্। বোবরস্তি হতঃ সতাং সর্বে বেদাঃ হডককাঃ।। ঈশা ঈশেন সংব্যাপ্তং ত্রেলোকাং সচরাচরম্। সগদ্ধচন্দনেনৈব চুর্গদ্ধকাদ্যতে যথা। নামরূপাত্মকং বিশ্বমাত্মনাচ্চাদিতং তথা।। তত্মাদাত্মৈব প্রস্তীবাঃ প্রোতবাঃ সর্বাদেব হ ইত্যের এব বেদার্থঃ প্রথমো বৈ নিরূপিতঃ।।

(2)

সর্বকশাণি সংক্রপ্ত মন্তব্য: পর্যেশর:।
তদশক্তপা কর্মাণি কর্তব্যানি প্রতির্ভগৌ ॥
ইমরার্পণবৃদ্ধা তু কর্মকুর্মন্ন লিপ্যতে।
প্রসীদতি পরো গ্রাম্মা ক্রদান্তঃকরণে স্বয়ম্।
ইতি বিতীয়মন্বার্থ: স্বর্থেব নির্মণিতঃ ॥

(0)

অবিবেকাত্ সংসার: বিবেকারৈব বিদ্যতে।
অবিবেকনিবৃত্তার্থং মন্নোরং সংপ্রবর্ততে।।
আব্দ্রানম্পেক্যাম দেবা যে ভোগলপটা:
অহুরা: এব তে জ্ঞেয়া আত্মর্ক্রবহিদ্নতা:।।
যেহক্রথা সন্তমাত্মানম্ অকর্তারং অহং প্রভম।
কর্তা ভোক্তেতি মক্তত্বে ত এবাত্মহনো জনা:
যেহক্রথাসন্তমাত্মানমক্রথা প্রতিপদ্যতে।
কিং তেন ন কৃতং পাপং চৌরেণাত্মাপহারিণা
তত্মাত্ম জ্ঞানং প্রভৃত্য সংক্রসেদিহ বৃদ্ধিমান্।
আবানং পরমং জ্ঞাত্বা মৃচ্যতে জন্মবন্ধনাং।।

#### (8)

কীদৃশং তংপরং তত্ত্বং পূর্কমন্ত্রেণ কীর্ত্তিতম্। তদর্থপ্রতিপত্ত্যর্থং চতুর্বোচরং প্রবর্ত্ততে।। তদ্মিংডিঠিতি পূর্বেচন্দিন্ পরে ব্রন্থণি কেবলে। অপ: কর্মাণি সর্কাণি মাতরিখা দধাতি চ।। অন্তরিকে বরং যাতি পূর্কারা পবনং বয়ম্। কর্ম চৈতৎ কলং চৈব ধারমভ্যেবসর্কলা।।

#### ( . )

ন মহাণাং জামিতাদিদোবং ককনবিদ্যতে।
উক্তমেব বদতার্থং ব্রন্ধতন্তপ্রকাশকম্ ॥
তদেকতি পরংব্রন্ধ ব্রন্ধাবিকৃশিবান্ধকম্ ।
সাকারং মায়্রন্ধ ভাতি নিরাকারং তু বান্তবম্ ॥
উপাধিচলনেনের চলনং তু বিভাব্যতে।
তার্ম্বতি পরং ব্রন্ধ নিওঁণং প্রকৃতেং পরম্ ॥
তচ্চ দ্রে পরং ব্রন্ধ সর্বাদিবাবিবেকিনাম্ ॥
তদেব জ্বিকে ব্রন্ধ স্বান্ধর্মণং বিবেকিনাম্ ॥
তদ্বান্ধান্ধরে ব্রন্ধ কার্য্যকারণবন্ধনঃ ।
বিশ্বাতীতং পরংব্রন্ধ বিশ্বস্যাভান্তরে স্থিতম্ ॥

#### ( .)

তদ্বদ্ধ পরমং শুদ্ধং কর্মণা নৈব লভাতে। কর্মত্যাগী পরং বন্ধ প্রাপ: সমাক্ প্রমূচ্যতে।। দ্বা দয়া জ্ঞানা বা কায়তে ভেদদর্শিন:। ন ভু নির্ভেদমধৈতমাক্রৈকবং প্রপক্তঃ।।

#### ( "

পরিরাভেব তবেত্তি বাস্থানং প্রকৃতেঃ পরস্ ॥ ব্রবৈব সকলং বিশ্বমহমন্ত্রীতি তৎপদস্ ॥ পদ্যতে গমাতে নিতাং বহরপং বরংগ্রন্তম্ । লোকমোহাদিসকল্প তনিবৈব তুবিদ্যতে ॥ আত্মানং সর্বাসং শুদ্ধং নিরূপন্থিতুমগ্রসা।
আপ্রোতি সকলং কার্যাং তত্মানাত্মেতি গীরতে।।
সমাপ্তঃ সর্বাসো হাত্মা নিতাং সর্বভাবকঃ।
সোহমন্মীতি বিজ্ঞায় মৃচ্যতে সর্বাতো ভয়াং।।

( 2 )

কশ্বণা বধ্যতে জন্ধ বিদ্যয়া চ বিম্চ্যতে।

ইতি প্রদর্শনার্থে তু মন্ত্রোহয়ংসংপ্রবর্ততে।

অন্ধং মৃচং তমো যান্তি কেবলং কশ্বচিন্তকাঃ।

দেবতোপাসকা যে চ তেগপি যান্তি পুনন্তমঃ।।

একৈকোপাসনাং ভিন্নাং নিন্দিয়িবা পুনঃ পুনঃ।

একেনৈব দ্বাং সেব্যং শ্রতিরাহ পুনঃ স্বয়ম্।।

( 30 )

এক বং তু নচৈবান্তি রবিশার্বয়োরিব।
পূথপের দর্শয়িতুং কথাবিজ্ঞানজং ফলম্।।
বিদ্যয়া অন্তদেবাছঃ পূথপের ফলং বুধাঃ।
অবিদ্যয়া অন্তদাহঃ অগ্নিহোত্রাদিকর্মণঃ ।

( 22 )

অগ্নিহোত্রং চ বিদ্যাং চ দেবতোপাদনং পরম্।
একীক্বতা চিন্তিতং চেং কৈবলাং লভতে পদম্॥
বিবিধং তৎপরং বন্ধ সন্তশং নির্গুণাক্সকম্।
নির্গুণং বাত্তবং বন্ধ সন্তশং পরিকল্পিত ক.॥
কর্মবিদ্যাং চৈকীক্বতা যন্তবেদোভারং সহ।
মৃত্যুং তীর্জা কর্মপা তু বিদ্যাধান্তমন্ত ॥
হিরপাসর্তমান্তানং বন্ধলোকনিবাদিনং।
তং প্রাণ্য তেন সার্ধংতু পরং বন্ধাধিগক্ষতি॥

( 32 )

কাম্কস্ত তু সংসার: নিভামস্ত পরাগতি:।
ইতি প্রদর্শনার্থন্ত মন্ত্রোরং সংপ্রবর্ততে।
সংভ্যনং চ সংভৃতি লিকং সপ্তদশাত্মকর্।
অসংভৃতিক বা সাত্র মায়াতত্বং প্রচক্তে।।
মায়াতরান্তু সংসারো জায়তে সর্বদেহিনান্।
কাষ্যকারণনির্কং জাত্মাত্মানং বিম্চাতে।।

(30)

সংভ্বাদন্যদেবাছঃ ফলং কাষ্যন্ত চিন্তনাং কারণান্ বীজরপশ্র চিন্তনাদন্যদেব হি ॥ মতিভেদাত্ত ভেদোহয়ং দশিতো ন তু বস্ততঃ। ধীরাণাং পরমং বাক্যং বন্ধতন্তপ্রশক্ষ্॥

( 38 )

কাধ্যকারনরপৌ চ ত্রন্ধৈব কেবলং শিবম্। কাধ্যকারণনিম্ ক্রং পরং জ্ঞান্ধা বিম্চাতে॥ আত্মবিদ্যাবধিঃ সোহধ পরং কারণমূচ্যতে॥

( se )

বারং বিনা কথং গন্ধং শকাতে ব্রন্ধতংপরম্।
সত্যলোকক চাত্মানং স্বাভূতং সনাতনম্।।
হির্থায়েন পাত্রেণ সত্যক্ত ব্রন্ধণং মূধম্।
তীক্ষেণ জ্যোতিষা ব্যাপ্তং গন্ধং নৈব তু শক্যতে॥
রশ্মিজাগং নিরাক্ত্য বারং মে দেহি ভাকর।
ভূত্যবন্ধাং নৈব বাচে স্ক্রপোহহং তবাচ্যুত।।

(30)

একর্বে যম স্ব্যাদি সবিতঃ রূপম্চ্যতে।

(59)

শাৰতং কাৰ্য্যক্ৰপং চ ক্লন্না তৎপন্নং পুন:।
তবৈবোপাসক: সাক্ষাৎ বানুং প্ৰাৰ্থনতে ব্যন্।।
তবোদ্ধানং পন্নং দিবাং অন্তবং শিবমব্যনন্।
প্ৰাণ্যানং পন্নং দিবাং অন্তবং শিবমব্যনন্।
প্ৰাণ্যানং পন্নং নীত্ৰং বন্ধং গচ্ছতু নিক্লনন্।।
অপেদানীং শরীবং নে ভন্নীতবতু বৈ এবন্।
কতো বন্ন নিবীকান কতং কৰ্ম বভাততন্।।
কতম্পাসনং কৰ্ম কলং দাতুং চ বাৰতন্।।

(37)

উপাসকেন গস্তব্যং কেন মার্গেণ সাম্প্রভন্।
আরে প্রকাশরূপোহসি শোভনেন পথা নয়।।
বিশ্বানি দেব সর্বাণি জ্ঞানানি বছুনানি চ।
বিশ্বান্ জানাতি সর্বজ্ঞ প্রসীদ বরদো ভব।।
বিধাজয় জুহুরানং কৌটিলং পাতকং মম।
নমউক্তিং বিধেম দং প্রসীদ প্রমেশর।।

# ब्रीमाधवनामरनवनर्मना मःकिश्चम्



# द्रेटन्थाश्रीविष्ट

-0 # 0 -

আমরা পৃথ্যেই বলিয়াছি উপনিষ্ধ ব্রান্ধণেরই অংশবিশেষ।
কিন্তু কতকগুলি উপনিষ্ধ সংহিতার ও অংশবিশেষ। আমাদের
আলোচা ঈশাবাস্থোপনিষ্ধ বাজসনেয়িসংহিতার চরারিশ্ব অধ্যায়ক।
বাজসনেয়িসংহিতার অন্ত একটি নান শুরুষজ্বদে। বাজসনেয়িসংহিতার অন্তর্ভ বলিয়া ঈশোপনিষ্দের অন্ত আর এক নাম বজেসনেয়
উপনিষ্ধ। এই উপনিষ্ধ থানি আকারে কুদ্র হইলেও উপনিষ্দের
সারশিকা ইহাতে নিহিত রহিয়াছে। ব্রন্ধসন্ধ জ্ঞানলাভ
করিতে হইলে, কার্যাকারণতর জানা আবক্তক। এই জন্ত উপনিষ্দে
নানা ভর্মিতে এই কাষ্যকারণতরের বিশ্লেষণ রহিয়াছে। এই
কার্যাকারণতরের বিশ্লেষণই দর্শনের ভিত্তি ভূমি। সেই জন্ত উপনিষ্ধ
শ্রুলিও প্রক্তপ্রস্তাবে দর্শনশাস্ত। কার্যাকারণতরের জান হইলেই,
আমরা জীব, জগ্ধ ও ঈশ্বের পরস্পর সম্বন্ধ হাদ্যক্রম করিতে সমর্থ হই।
ঈশ উপনিষ্দেও এই সম্বন্ধ অতি সংক্ষেপে অথচ অতি পরিক্টিভাবে
বিবৃত্ত হইয়াছেক।

ঐতবেদ আরশ্যকের ২র ও তর বও এবং এন বংগুর শেব চারি অধ্যার দাইরা
ঐতবেদ উপনিবং গঠিত। কৌবীতকী আরশ্যকের শেব অধ্যার কৌবীতকী রান্ধণোপনিবং নামে প্রসিদ্ধ। হাম্পোন্ধ রান্ধণে রশটী অধ্যার আছে। ইহার শেব অধ্যার
হাম্পোন্ধ উপনিবং বলিরা ব্যাত। ফৈমিনীর বা অলবকার রান্ধণে নরটী অধ্যার
আছে। ইহার শেব অধ্যার কেন উপনিবং নামে পরিচিত। তৈতিরীর আরশ্যকের
সপ্তর অধ্যার শিকাবারী বা সংহিতোপনিবং। উহার অটব ও নবন অধ্যারকে ক্রমে
আনক্ষরী ও ভূওবরী বলা হয়। ইহার দশন অধ্যার নারান্ধীর বা বাজিকী
উপনিবং। ফ্রোরণী সংহিতার বিজীয় অধ্যার বৈত্রী উপনিবং। শতপথ রান্ধণের
শেব কাণ্ডের হয় অধ্যার বৃহ্যারপ্যক উপনিবং।

বি

<sup>া</sup> বাজস্বেরি সংহিতার বোড়শ অধ্যার শতর্কীর উপনিবং। উহার চতুরিশেৎ অধ্যাতের প্রারম্ভ শিবসংক্ষম উপনিবং।

ঈশাবান্তের উপদেশ প্রধানতঃ চারি ভাগে বিভক্ত করা বাইতে পারে। প্রথম হইতে তৃতীর ময়ে আত্মবিদের আত্মরকার বিষয় বর্ণিত রহিয়াছে। মুমুক্ত এবণাত্ররেক সংস্থাস করিয়া আত্মনাক্রনে একনিষ্ঠ হইবেন এবং ব্রহ্মসরা ব্যতীত অন্ত সন্থা তাহার নিকট অন্তহিত হইবে, চতুর্থ হইতে অইম ময়ে মুমুক্ত্-ব্যবহার ও আত্মতত্ত্ব বর্ণিত হইয়াছে। নবম হইতে চতুর্দেশ ময়ে ব্রহ্মপ্রাধ্যির উপায় কথিত হইয়াছে। এই প্রসক্ষে অবিধানের নিকা, বিভাকর্ম-সমুদ্ধয়ের অবান্তর ফলভেদ, বিভাবিদ্যোশসনার সমুদ্ধয়ের কারণ এবং সংভৃতি ও অসংভৃতি উপাসনা বির্ত হইয়াছে। পঞ্চদশ হইতে অস্টাদশ ময়ে সাধক ও সাধ্যের একত্ব বর্ণিত হইয়াছে। এই প্রসক্ষে আদিত্যা, অগ্রি প্রভৃতির সহিত বন্ধের সহন্ধ এবং অন্তব্যানের কর্ত্ব্য নিদিষ্ট হইয়াছেণ।

#### সংন্যাসন্ততিঃ

ঈশাবাস্থমিদং সর্বং যৎকিঞ্চ জগত্যাং জগৎ। তেন ত্যক্তেন ভূজীথা মা গৃধঃ কন্সবিদ্ধনম্॥ ১

সাধরাপুরাদ ঃ—বং (বাহা) কিঞ্চ (কিছু) জগত্যাং (জগতে )
জগং (গমনশীল) ইদং (দৃশ্যমান দেই) সবং (সকল) ঈশা (ঈশরকর্ত্ব) বাশুম্ (আচ্ছাদন করিতে হইবে)। তেন (অতএব)
ত্যক্তেন (ত্যাগের হারা অর্থাং এষণাত্রয় পরিত্যাগ করিয়া)
ভূজীথাং (আত্যুকে পালন করিতে অর্থাং আত্মতত্ব অন্তব করিতে
হইবে)। মাগৃবং (ধনবিষয়ক আকাজ্রুলা করিও না) [যেহেডু]

<sup>•</sup> भूदेवनना, विरेखनना ७ ब्लाटेकनना ।

<sup>।</sup> এবানে পাঠান্তর এবং লোকের পৌব্যাপর্ব্যের বিছু ব্যত্যর আছে। এবানকার নবম বন্ধ শুরুবর্ত্তরের ৪০ অব্যারের বাবল মন্ত্র , বলম বন্ধনী এরোবল এবং একাদল মন্ত্রনী চতুর্বল মন্ত্র। আবার ইলোপনিবং এর বাবল মন্ত্রনী শুরু বন্ধুর্বেরের নবম মন্ত্র, আরোবল মন্ত্রনী বলম এবং চতুর্বল মন্ত্রনী একারল মন্ত্র। এবানকার অস্তাবল মন্ত্রনি শুরুবন্ত্রেরের ৪০ অধ্যারের বোঙ্কল মন্ত্র। মন্ত্র্বেরের চন্ধাবিংলং অধ্যারের পঞ্চলণ ও সপ্তবল মন্ত্রের সহিত এই উপনিবরের সম্ভের বিছু প্রভের ও দৃষ্ট হর (মূলে এক্লিড মৃত্রের )। এই উপনিবরের বোড়লসংখ্যক মন্ত্রনী বন্ধুর্বেরে বেবিতে পাওরা বার না।